GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

## CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

AC 6093

CALL NO. 294.5M Cha

D.G.A. 79.





### DIE SUPARNASAGE

# UNTERSUCHUNGEN ZUR ALTINDISCHEN LITERATUR- UND SAGENGESCHICHTE

VON

JARL CHARPENTIER

HERAUSGEGEEN MIT UNTERSTÜTZUNG DES VILH. EKMAN'SCHEN UNIVERSITÄTSFONDS

294.5M.



UPPSALA

A.-B. AKADEMISKA BOKHANDELN

LEIPZIG OTTO HARRASSOWITZ

I KOMMISSION

### CENTRAL ARCHAECLOGIGAL

LIBRARY, NEW DELHI.

Ace. No. 6.93

Date 2/3557

Call Na. 6.24

UPPSALA 1920 ALMQVIST & WIKSELLS BOKTRYCKERI-A,-B. MEINEM LEHRER

HERRN PROFESSOR

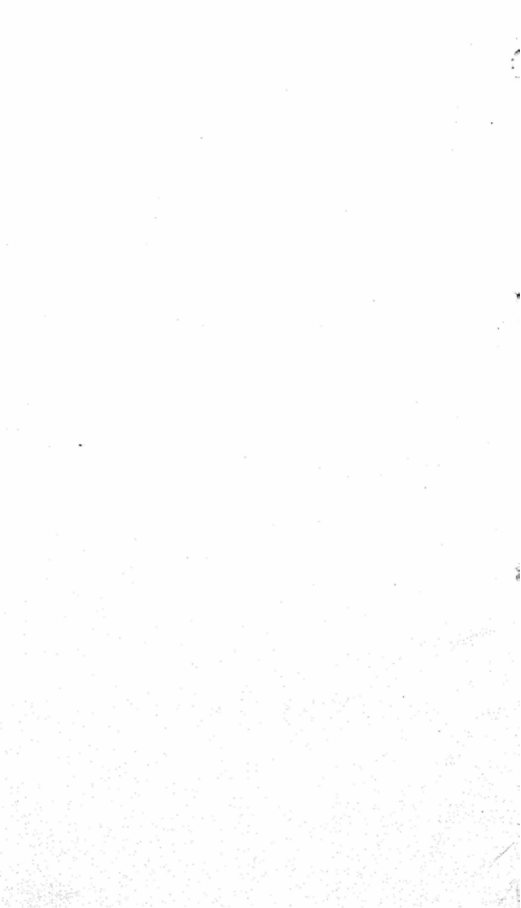
DR. K. F. JOHANSSON

ZUM 16. SEPTEMBER 1920

IN

FREUNDSCHAFT UND VEREHRUNG

GEWIDMET



#### Vorwort.

Auf den folgenden Seiten wird ein Versuch gemacht, die Suparnasage, die uralte Sage von dem grossen somaraubenden Vogel Suparna, dem späteren Garuda, durch die verschiedenen Stufen der indischen Tradition zu verfolgen. Den Centralpunkt dieser Untersuchungen bildet der Suparnädhyäya, um den sich dann die vorausgehenden und nachfolgenden Auseindersetzungen gruppieren. Dabei schien es aber notwendig, zuerst zu einem wichtigen Problem der indischen Literaturgeschichte Stellung zu nehmen - zur Akhyanatheorie und zur dramatischen Theorie. wodurch verschiedene hervorragende Forscher die literarische Stellung der vedischen Samvāda's und des sich daran knüpfenden Suparnādhyāya zu erklären versucht haben. Dies um so mehr, weil durch HERTEL gerade der Suparnadhyaya in die Mitte dieser Diskussion gerückt worden ist. Notwendig schien es auch, dem Ursprung der Suparnasage weiter nachzugehen, was im fünften Kapitel versucht worden ist.

Dass sich in der ganzen Arbeit und besonders in dem fünften Kapitel bedeutende Lücken vorfinden, ist sich der Verfasser wohl bewusst. Das konnte aber kaum anders werden — hätten sich doch die in dem Abschnitt über den Ursprung der Suparnasage behandelten Gegenstände leicht zu einer ganzen Reihe von Sonderabhandlungen entwickeln können. Wenn also meine Arbeit auch an mehreren Stellen unvollständig geblieben ist, darf ich jedoch hoffen, wenigstens gewisse Beiträge zur Lösung der hier behandelten Fragen gegeben zu haben.

Die Arbeit ist meinem Lehrer, Herrn Professor Dr. K. F. JOHANSSON, gewidmet als ein freilich geringer Ausdruck der Dankbarkeit, die ich ihm für sein stetiges Interesse, seine Unterstützung und Beihilfe bei meinen Arbeiten schulde. Dazu kommt, dass diese Blätter Untersuchungen enthalten, die sich mit einer von ihm veröffentlichten Arbeit ('Solfågeln i Indien', Upsala 1910)

ganz nahe berühren, und ich somit hoffen darf, dass ihn die hier erörterten Gegenstände besonders interessieren werden.

Der deutsche Lektor der hiesigen Universität, Dr. WILHELM WIGET, hat sich der grossen Mühe unterzogen, meine Arbeit durchzugehen, um den deutschen Ausdruck zu verbessern; ihm gebührt deswegen meine tief gefühlte Dankbarkeit.

Der Kgl. Schwedischen Regierung sowie der Kommission des Universitätsfonds' Vilhelm Ekmans, die durch freigebige Unterstützung die Drucklegung des Werkes ermöglicht haben, seitdem es sich zeigte, dass die durch die Befürwortung des Herrn Geheimrat Professor Dr. Ernst Windisch — der leider die Veröffentlichung der Arbeit nicht mehr erlebt hat — von der philologisch-historischen Classe der Königlichen Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften beschlossene Aufnahme des Werkes in ihre Abhandlungen nicht mehr zu vollbringen war, sei mein ehrerbietigster Dank ausgesprochen.

Upsala 1920.

Jarl Charpentier.

#### Literaturverzeichnis.

- Alberuni's India. An English edition with notes and indices by E. Sachau. I—II. London 1888.
- Arnold, E. V. Vedic Metre in its historical development. Cambridge 1905.
- Aufsätze zur Kultur- und Sprachgeschichte vornehmlich des Orients Ernst Kuhn gewidmet. München 1916.
- BACON, ROGER, The 'Opus majus' of edited by J. H. BRIDGES. I—III. London 1900.
- BAINES, Sir A. Ethnography (castes and tribes). Strassburg 1912. (= GIAPh. II: 5).
- BALDÆUS, PH. Wahrhaftige ausführliche Beschreibung der berühmten Ost-Indischen Kusten Malabar und Coromandel, als auch der Insel Ceylon . . . benebst einer umständlichen und gründlichen Entdeckung der Abgötterey der Ost-Indischen Heyden, Malabaren, Benjanen, Gentiven, Bramines &c. Amsterdam 1672.
- BARTHOLOMÆ, CHR. Altiranisches Wörterbuch. Strassburg 1904.
- —. Die Gāthā's des Avesta. Strassburg 1905.
- Bastian, A. Geographische und ethnographische Bilder. Jena 1873. Benjamin of Tudela, The Travels of edited and translated by H. Asher. London 1840.
- Bergaigne, A. La religion védique d'après les Hymnes du Rigveda. I—III. Paris 1878—83.
- BERNIER, F. Mémoires sur l'Empire du Grand Mogol. I—II. La Haye 1672.
- Bertholet, A. Religionsgeschichtliches Lesebuch. Tübingen 1908.
  Bertsch, H. Weltanschauung, Volkssage und Volksbrauch. Dortmund
  1910.
- BLOOMFIELD, M. A vedic concordance. Cambridge, Mass. 1906. (= Harvard Or. Ser. vol X.)
- BOCHART, S. Hierozoicon seu de animalibus S. scripturæ compendium a Stephano M. Vecsey adornatum. Franequeræ 1690.

<sup>1</sup> Der Kürze wegen als 'Festschr. E. Kuhn' zitiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Neuausgabe von BALDEUS Afgoderye der Oost-Indische Heidenen durch DE Jong, Haag 1917, kam mir erst nach Abschluss des Manuskriptes zu und ist deswegen nicht benutzt worden.

Böhtlingk, O. Indische Sprüche. I—III. S:t Petersburg 1870—73. --- Sanskrit-Chrestomathie. 3. Aufl. herausgegeben von R. GARBE. Leipzig 1909.

Brand, J. Observations on the popular antiquities of Great Britain ed. by Sir H. Ellis. I-III. London 1853-55.1

Brhaddevata, The - of Saunaka ed. by A. A. Macdonell. I-II. Cambridge, Mass. 1904 (= Harvard Or. Ser. voll. V-VI).

Charpentier, J. Die Desiderativbildungen der indoiranischen Sprachen. Upsala 1913.

-. Kleine Beiträge zur indo-iranischen Mythologie. Upsala 1911. --- Studien zur indischen Erzählungsliteratur. I. Paccekabuddhageschichten. Upsala 1908.

COLEBROOKE, H. TH. Miscellaneous Essays. I-II. London 1837.

COLEMAN, CH. Mythology of the Hindus. London 1832.

CROOKE, W. The popular religion and folk-lore of Northern India.

I—II. Westminster 1896.

DÄNHARDT, O. Natursagen. I—IV. Leipzig u. Berlin 1907—12.

DARMESTETER, J. Études Iraniennes. I-II. Paris 1883.

--- Le Zend-Avesta. I-III. Paris 1892.

DEUSSEN, P. Sechzig Upanishads des Veda. Leipzig 1897.

Dubois, J. A. Hindu manners, customs and ceremonies. Translated by H. K. Beauchamp. Oxford 1899 (3d ed., Oxford 1906). Ehni, J. Die vedische Gottheit des Yama. Strassburg 1890.

FAUSBØLL, V. Five Jätakas. Copenhagen 1861.

---. Indian Mythology according to the Mahābhārata. London 1903. Festgruss an O. v. Böhtlingk. Stuttgart 1888.

Festgruss an R. v. ROTH. Stuttgart 1893.

FRAZER, Sir J. G. The golden bough. 3d ed. I-VII. London 1907

--. Totemism and Exogamy. I-IV. London 1910.

GARBE, R. Indien und das Christentum. Tübingen 1914.

--- Die Samkhya-Philosophie. Eine Darstellung des indischen Rationalismus. 2. Aufl. Leipzig 1917.

Geiger, W. Literatur und Grammatik des Pāli. Strassburg 1916. (= GIAPh. I: 7).

GELDNER, K. F. Die altindische Balladendichtung. (Festschrift d. Univ. Marburg f. d. Versammlung deutscher Philologen 1913, p. 93 ff.).

Der Rigveda in Auswahl. I—II. Stuttgart 1907—09.

--- Zur Kosmogonie des Rigveda. Marburg 1908.

GILDEMEISTER, J. Scriptorum Arabum de rebus Indicis loci et opuscula inedita. Bonn 1838.

GOLDSTOCKER, TH. Pāṇini: his place in Sanskrit literature. London 1861.

GRASSMANN, H. Rig-Veda übersetzt von -. I-II. Leipzig 1876

Wörterbuch zum Rig-Veda. Leipzig 1873.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Ausgabe von Hazlitt, London 1870, ist mir nicht zugänglich.

Grube, E. Suparnadhyayah, Suparni fabula. Berlin 1875.

Gubernatis, A. de. Zoological Mythology or the legends of animals.

I-II. London 1872.

GURUPŪJĀKAUMUDĪ. Festgabe A. WEBER dargebracht. Leipzig 1895. HARDY, E. Die vedisch-brahmanische Periode. Münster i W. 1893. HAUG, M. The Aitareya-Brâhmanam. I-II. Bombay 1863.

—. Brahma und die Brahmanen. München 1871.

HEHN, V. Kulturpflanzen und Haustiere. 7. Aufl. Berlin 1902. HERTEL, J. Das Pañcatantra, seine Geschichte und seine Verbreitung. Leipzig und Berlin 1014.

Tantrākhyāyika, die älteste Fassung des Pañcatantra. I—II.

Leipzig und Berlin 1909.

HEWITT, J. B. History and Chronology of the myth-making age. London 1901.

HILKA, A. Die altindischen Personennamen. Breslau 1910.

HILLEBRANDT, A. Ritualliteratur. Vedische Opfer und Zauber. Strassburg 1897. (= GIAPh. III: 2.)

Varuna und Mitra. Breslau 1877.

——. Vedische Mythologie. I—III. Breslau 1891—1902.

HOLE, R. Remarks on the Arabian Nights' Entertainments. London 1797.

HOLTZMANN, A. Grammatisches aus dem Mahäbhärata. Leipzig 1884. HOPKINS, E. W. Epic Mythology. Strassburg 1915. (= GIAPh. III: r B.)

IBN BATTUTA. Voyages d'Ibn Batoutah par Defrémery et Sanguinetti. I-IV. Paris 1853-58.

Jacobi, H. Ausgewählte Erzählungen in Maharastri. Münster 1886.

---. Das Mahābhārata. Bonn 1903. ---. Das Rāmāyana. Bonn 1893.

JATAKA, The — edited by V. FAUSBØLL. I—VII. London 1877—97. JERDON, T. C. The birds of India. I-III. Calcutta 1862.

JOHANSSON, K. F. Solfågeln i Indien. Upsala 1910. JONES, SIR W. Works of —. I—VIII. London 1799—1801.

JORDANUS (FRIAR). Mirabilia descripta, the wonders of the East. Translated by H. Yule. London 1863. (= Hakluyt Soc. 31.) Katyayana's Sarvanukramani ed. by A. A. Macdonell. Oxford 1886.

(= Anecd. Oxon. Aryan Ser. I: 4.)

Kautilya. The Arthasastra of - edited by Shama Shastri. Mysore Igog.

Кытн, А. В. Taittirīya Samhitā. I—II. Cambridge, Mass. 1915. (= Harvard Or. Ser. 18-19.)

Kircher, Ath. S. J. China illustrata. Amsterdam 1667.

Kuhn, A. Die Herabkunft des Feuers und des Göttertranks. 1859. (2 = Mythologische Studien I. Gütersloh 1886.)

KÜSTER, E. Die Schlange in der griechischen Kunst und Religion. Berlin 1913. (= Rel.gesch. Versuche und Vorarbeiten XIII: 2.) LANE, E. W. The Arabian Nights' Entertainments. I-III. London

1839-41.

LANG, A. Myth, Ritual and Religion. I-II. London 1906.

LASSEN, CHR. Indische Altertumskunde. I<sup>2</sup>—II<sup>2</sup>. Leipzig 1867—74. III—IV. Leipzig 1858—61.

LAUCHERT, FR. Geschichte des Physiologus. Strassburg 1889.

LEUMANN, E. Zur nordarischen Sprache und Literatur. Strassburg
1912.

Lévi, S. Le theâtre indien. Paris 1890.

Liebich, B. Pāṇini. Leipzig 1891.

LINDNER, B. Altindische Nominalbildung. Jena 1878.

LINSCHOTEN, J. H. VAN. The first book of the voyage of — to the East Indies, from the old English transl. of 1598 ed. by BURNELL and Tiele. I—II. London 1885. (= Hakluyt Soc. 70—71.)

LUDERS, H. Das Würfelspiel im alten Indien. Berlin 1907.

Ludolf, J. Commentarius in historiam Aethiopicam. Frankfurt 1691. Ludwig, A. Der Rigveda oder die heiligen Hymnen der Brähmana. I—VI. Prag 1876—88.

MACAULIFFE, M. A. The Sikh Religion. I-VI. Oxford 1909.

MACDONELL, A. A. Vedic Grammar. Strassburg 1910. (= GIAPh. I: 4.)

——. Vedic Mythology. Strassburg 1897. (= GIAPh. III: 1 A.)

MACDONELL, A. A., & KEITH, A. B. Vedic Index. I—II. London
1012.

Major, R. G. India in the 15th century. London 1857. (= Hakluyt Soc. 22.)

Marco Polo. The Book of Ser Marco Polo, the Venetian, concerning the kingdoms and marvels of the East. Transl. by H. Yule.

I-II. London 1871. (3d ed. by H. Cordier, London 1903.)
MARTIN, E. O. The Gods of India. London & Toronto 1914.

MEGASTHENIS Indica ed. E. SCHWANBECK. Bonn 1846.

MéLANGES D'INDIANISME offerts à M. S. Lévi par ses élèves. Paris 1911. MEYER, J. J. Hindu Tales. London 1909.

Muir, J. Original Sanskrit Texts. I-V (1st ed.). London 1860-70.

MÜLLER, J. G. Amerikanische Urreligionen. Basel 1867.

Odoricus: Voyages en Asie d'Odoric de Pordenone publiés par H. Cordier. Paris 1891. (= Recueil de voyages et de documents géographiques X.)<sup>1</sup>

OLDENBERG, H. Die Lehre der Upanishaden und die Anfänge des

Buddhismus. Göttingen 1915.

---. Die Religion des Veda. Berlin 1894. 2. Aufl. 1917.

---. Die Hymnen des Rigveda. I. Berlin 1888.

--- Rgveda, Textkritische und exegetische Noten, I-II. Berlin 1909-12.

PATANJALI, The Vyākaraṇa-Mahābhāṣya of — ed. by F. Kielhorn. I—III. Bombay 1892. 1882—85.

PAULINUS A S. BARTHOLOMÆO. Systema Brachmanicum. Rom 1791. PIGAFETTA, A. The first voyage round the world by Magellan. London 1874. (= Hakluyt Soc. 52.)

Die Neubearbeitung des Odoricus in YULE Cathay<sup>2</sup> II durch CORDIER ist in London 1913 erschienen.

PISCHEL, R. und GELDNER, K. F. Vedische Studien. I-III. gart 1888-1901.

RAWLINSON, H. Intercourse between India and the Western world from the earliest times to the Fall of Rome. Cambridge 1916.

REESE, W. Die griechischen Nachrichten über Indien bis zum Feldzuge Alexanders d. Grossen. Leipzig & Berlin 1914.

REICHELT, H. Avestisches Elementarbuch. Heidelberg 1909.

--- Avesta Reader. Strassburg 1911.

Roger, Abr. Offne Thür zu dem verborgenen Heydenthum. Nürnberg 1663.1

ROTH, R. Zur Literatur und Geschichte des Veda. Stuttgart 1846. RUBRUCK: The Journey of Friar WILLIAM OF RUBRUCK to the Eastern parts of the world transl. by W. W. ROCKHILL. London 1900. (= Hakluyt Soc. Ser. II: 4.)

Scheffelowitz, I. Die Apokryphen des Rig-Veda. Breslau 1006. Scherman, L. Materialien zur Geschichte der indischen Visionsliteratur. Leipzig 1892.

Schroeder, L. v. Arische Religion. I-II. Leipzig 1914-16.

--- Griechische Götter und Heroen. I. Leipzig 1883.

---. Herakles und Indra. Wien 1914.

---. Mysterium und Mimus im Rigveda. Leipzig 1908.

--- Reden und Aufsätze. Leipzig 1913.

Sieg, E. Die Sagenstoffe des Rigveda und die altindische Itihasatradition. I. Stuttgart 1902.

SKEAT, W. Malay Magic. London 1900.

SMITH, V. A. The Early History of India. 3d ed. Oxford 1914. Somadeva, Kathāsaritsāgara ed. by Durgaprasad and K. P. Parab. Bombay 1903.

---. Kathāsaritsāgara transl. by C. H. TAWNEY, I-II. Calcutta

1880-84.
Sonnerat, P. Voyages aux Indes orientales et à la Chine. I-II. Paris 1782.

Speijer, J. S. Sanskrit Syntax. Leiden 1886.

TABARÎ, Chronique trad. par H. ZOTENBERG. Paris 1867. THURNEYSEN, R. Sagen aus dem alten Irland. Berlin 1891.

Vatsyayana, Kamasutra ed. Durgaprasad. Bombay 1892.

VINAYA-PIŢAKA ed. by H. OLDENBERG. I-V. London 1879-83.

WACKERNAGEL, J. Altindische Grammatik. I-II: 1. Strassburg 1896 ff. WEBER, A. Omina und Portenta. Berlin 1858.

WHITNEY, W. D. A Sanskrit Grammar. Leipzig 1896. WHITNEY, W. D., & LANMAN, CH. R. Atharva-Veda. I—II. bridge, Mass. 1905. (= Harvard Or. Ser. 7-8.)

WILSON, H. H. Translation of the Rigveda. I-VI. London 1850 ff. WINDISCH, E. Irische Texte. I. Leipzig 1880.

Die Neuausgabe des holländischen Textes durch Caland, Haag 1915, kam mir erst nach Abschluss des Manuskriptes zu und ist deswegen nicht benutzt worden. Die Anmerkungen sind der Verbesserung sehr bedürftig (vgl. ZACHARLE GA. 1916, p. 561 ff.).

Windisch, E. Buddha's Geburt und die Lehre von der Seelenwanderung. Leipzig 1908.

---. Mara und Buddha. Leipzig 1895.

Winternitz, M. Geschichte der indischen Literatur. I—II: 1. Leipzig 1904 ff.

YASKA. Nirukta with commentaries. I—IV. Calcutta 1882—91.
ZIEGENBALG, B. Genealogie der malabarischen Götter herausg. von
W. GERMANN. Madras 1867.<sup>1</sup>

Die Berliner Ausgabe von 1791 (worüber vgl. Zacharle GA. 1916, p. 567) ist mir leider nicht zugänglich.

### Itihasa (Akhyana) oder Samvada?

Literatur: A. Kuhn Herabkunft d. Feuers<sup>1</sup> p. 146 A. 1; Max Müller Rig-Veda-Samhitâ transl. I, 172 f. (= SBE. XXXII, 183); Windisch Verh. d. 33. Philologenversammlung, p. 28 ff. (= Rev. Celt. V, 86 f.). Māra u. Buddha p. 222 ff.; Oldenberg ZDMG. XXXVII, 54 ff.; XXXIX, 52 ff.; GGA. 1909, p. 66 ff.; GN. 1911, p. 441 ff.; Geldner Ved. Stud. I, 243 ff.; II, 1 ff. 292 ff.; Die Altindische Balladendichtung, Festschrift d. Univ. Marburg f. die Philologenvers. 1913, p. 93 ff.; Pischel Ved. Stud. II, 42 ff.; Sieg Die Sagenstoffe des Rigveda I, Stuttgart 1902; Lévi Le theâtre indien, p. 301 ff.; Hertel WZKM. XVIII, 59 ff. 137 ff.; XXIII, 273 ff.; XXIV, 117 ff.; L. v. Schroeder Myst. u. Mimus im Rigveda, Leidzig 1908; WZKM. XXII, 223 ff.; Winternitz Gesch. d. ind. Lit. I, 89 ff.; WZKM. XXIII, 102 ff.; Keith JRAS. 1909, p. 200 ff.; 1911, p. 979 ff.<sup>1</sup>

Die Brhaddevatā VII, 153 bemerkt in Bezug auf RV. X, 95 (Dialog des Purūravas und der Urvasī) folgendes:

āhvānam prati cākhyānam itaretarayor idam | samvādam manyate Yāska itihāsam tu Śaunakah ||

Über die literarische Stellung dieses Hymnus walteten also zwischen den Koryphäen der einheimischen Rigvedaexegese scharfe Meinungsdifferenzen und so was kommt auch in Bezug auf andere Hymnen vor.<sup>2</sup> Freilich kann man nach MACDONELL Brhaddevatā II, 292 aus Nir. V, 13; X, 46—47 und XI, 36 die dem Yāska zugeschriebene Meinung nicht herauslesen; es wäre doch, dass

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In dieser Abhandlung werden auch einige Zitate über mehr gelegentliche Erwähnungen der 'Akhyanatheorie' u. s. w. angeführt weswegen hier besonders auf die Noten zu pp. 980—982 hingewiesen werden soll.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl, WINTERNITZ WZKM, XXIII, 103 A. I.

Yāska die von ihm erklärten Strophen von X, 95 durchgehend als einem Dialog entnommen erklärt, in ihnen keine Itihāsaverse sieht. Dem sei nun aber, wie ihm wolle — es steht doch fest, dass gewisse Hymnen des Rigveda betreffs ihrer literarischen Stellung verschieden aufgefasst worden sind, und gerade diese Meinungsverschiedenheit: *Itihāsa* oder *Samvāda*, die unter den indischen Exegeten vor etwa 3,000 Jahren herrschte, ist noch heutigen Tages unter den Forschern gang und gäbe. Sehen wir zuerst, was eigentlich in diesen verschiedenen Meinungen liegt, und danach, ob wir der Lösung der verwickelten Frage etwas näher treten können.

WINTERNITZ1 bemerkt - wie ich glaube mit Recht - dass weder OLDENBERG noch GELDNER im Stande gewesen seien, eine befriedigende Erklärung der eben erwähnten Kontroverse der einheimischen Exegeten zu geben. Ich setze vielleicht am besten ihre eigenen Worte hier in Auszug her: OLDENBERG ZDMG. XXXIX, 80 f. sagt, nachdem er Brhaddevatā VII, 153 u. a. referiert hat: 'Was meinten jene Grammatiker damit, wenn sie ein Lied als itihāsa bezeichneten, oder wenn sie darüber stritten, ob ein allein aus Reden und Gegenreden bestehendes Gedicht wie das von Purūravas und Urvasī2 ein samvāda oder ein itihāsa ist? Wer es als itihāsa auffasste, dachte offenbar an das zu den Wechselreden, dem blossen Samvada hinzukommende erzählende Element; ihm schwebte ein Ganzes vor, welches er den Itihasas, wie sie sich in der Brhaddevata oder im Nirukta zahlreich finden, ähnlich gedacht haben wird. Ein gewisser Unterschied bleibt doch zwischen dieser Auffassung der Alten und der unsrigen bestehen. Nichts kann der Denkweise jener indischen Exegeten fremder sein als die Vorstellung, dass ein vedischer Poet die Situationen schildert, in welchen etwa Indra, die Maruts und Agastya einander begegnet sind, und dass derselbe Poet dazu Worte erfindet, welche er jenen Göttern und dem menschlichen Rsi in den Mund legt. Nein, sondern einen Vers, den Indra oder eine andere jener Personen spricht, muss Indra oder jene Person selbst verfasst haben, nach der oft angeführten Regel yasya vākyam sa rsih. Und was ausser ihren Reden dazu gehört, um zu verstehen, wieso sie also sprachen, das ist nicht eine erdichtete Erzählung, welche diesen oder jenen Verfasser haben könnte, sondern es ist der objective Zusammenhang der Vorfälle, in deren Lauf sie jene Verse 'geschaut'

<sup>1</sup> WZKM, XXIII, 103 A. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Auffassung ist wahrscheinlich fehlerhaft und wird von OLDENBERG selbst (Rgveda II, 303) jedenfalls nicht mehr ausdrücklich erwähnt.

und ausgesprochen haben. Uebertragen wir freilich dies Alles aus der theologisch-ortodoxen Vorstellungsweise der Inder in die unsere, so langen wir bei einer Auffassung jener Süktas an, die von der hier entwickelten, die Zugehörigkeit einer nicht in festem Wortlaut redigirten und uns darum nicht vorliegenden Prosaumhüllung zu den Versen des Vedatextes statuirenden Theorie, nicht weit entfernt ist.'

Über die literarische Stellung des samvāda äussert sich OLDENBERG an dieser Stelle nicht; vielleicht meinte er, dass die buchstäbliche Übersetzung des Wortes eigentlich alles klar mache. Die Ansicht gewisser Exegeten aber, die Dialoghymnen seien als itihāsa's zu betrachten, sucht OLDENBERG in geschickter Weise als Stütze für seine Akhyāna-theorie zu benutzen. Auf die Theorie selbst komme ich unten weiter zurück; hier möchte ich nur vorläufig bemerken, dass ich nicht daran glaube, die alten Exegeten hätten unter dem einfachen Worte itihāsa das alles einbegriffen, was OLDENBERG da mitverstanden sehen will. Sie haben wahrscheinlich die ganze Sache einfacher genommen, wie unten weiter dargelegt werden soll.

GELDNER Ved. Stud. I, 292 f. fasst die Sache weit einfacher auf: er macht auf Brhaddevatā VI, 107 aufmerksam, wo in Bezug auf das Apālālied (RV. VIII, 91 (80)) gesagt wird:

itihāsam idam sūktam āhatur Yāska-Bhāgurī | kanyeti Śaunakas tv aindram pāntam ity uttare ca ye ||

Ebenso führt er den schon erwähnten Ausspruch desselben Werkes über RV. X, 95 an und meint infolgedessen, dass es eben das gleichzeitige Auftreten von samvāda- und itihāsa-Versen in dem Apālālied¹ und dem Liede des Purūravas und der Urvaśī war, das den Exegeten so verschiedenartige Meinungen eingab. In Bezug auf VIII, 91 (80) sagt GELDNER: 'Yāskas und Bhāguris Definition ist zu speziell, die des Śaunaka zu allgemein' und fährt dann weiter fort: 'eine ähnliche Controverse erhebt sich zwischen Yāska und Śaunaka in Betreff des Liedes 10, 95. Damit wären wir bei dem Punkte angelangt, auf welchen diese Vorbemerken zusteuerten. Yāska hält das Lied für ein² samvāda, Śaunaka für

Dieses Lied scheint mir durch v. Schroeder WZKM. XXII, 223 ff. im grossen und ganzen einwandfrei gedeutet worden zu sein. Oldenberg Rgveda II, 142 f. lehnt m. E. mit Unrecht jene Deutung ab.

<sup>2</sup> Wohl Druckfehler für 'einen'.

einen itihāsa. Was folgt daraus? Dass man noch gut wusste, dass 10, 95 Samvāda- und Itihāsaverse enthalte, und beide nur die Frage, welcher Kategorie das ganze Lied zugehöre, verschieden, und beide wieder falsch, beantworteten'.

Diese Auffassung scheint mir viel zu mechanisch zu sein. Dürfen wir denn wirklich annehmen, dass die alten indischen Exegeten derartige Dummköpfe waren, dass sie, weil in demselben Liede tatsächlich erzählende Verse und Reden vorhanden waren, das ganze entweder als Erzählung oder als Dialog in Anspruch nahmen? Man vergegenwärtige sich doch, dass ein nur ungenügend gebildeter moderner Leser kaum ein von Erzählungs- und Redestrophen zusammengesetztes Gedicht in so unerhört oberflächlicher Weise beurteilen wird; und Yaska, Bhaguri, Saunaka, und wie sie noch hiessen, waren doch Männer, die auf der Höhe der Bildung und Gelehrsamkeit ihrer Zeit standen. Mit dem Schlagwort 'falsche Beurteilung' o. ä. kann doch die Frage nicht erledigt werden, denn wenn auch eine solche in einem Falle möglich wäre, so kann doch damit nicht überall operiert werden. Es handelt sich natürlich vielmehr um verschiedene literarische Auffassung - die Meinungsdifferenzen zwischen Yaska und Saunaka sind mutatis mutandis eben dieselben, wie sie noch jetzt zwischen z. B. OLDENBERG und V. SCHROEDER walten, und müssen ebenso beurteilt werden.

Wir müssen zuerst in aller Kürze untersuchen, was die Inder eigentlich unter den Benennungen itihāsa, ev. ākhyāna, und samvāda verstehen, um dann weiter die Ansichten der neueren Forscher über diese Dinge, ihre Stellung zur Ākhyāna-theorie u. s. w. etwas näher zu prüfen.

Die einzige gründliche Auseinandersetzung über die Bedeutung und Verwendung der Wörter itihāsa und ākhyāna, die ich überhaupt kenne, findet sich bei SIEG Sagenstoffe I, 13 ff. (bes. p. 17 ff.). Dass die beiden Wörter von Anfang an nicht synonym waren darf wohl nach SIEG's Ausführungen als feststehend betrachtet werden; nach ihm¹ würde sich nun itihāsa (und purāna) auf den Inhalt der Erzählungen beziehen, ākhyāna dagegen (ebenso wie ākhyāyikā und kathā) eigentlich auf die Form und äussere Anlage derselben abzielen. Ob dies nun richtig ist, lasse ich vorläufig dahingestellt sein und wende mich zuerst der chronologischen Darstellung der Tatsachen zu, die aus SIEG's Arbeit zu holen ist.

Vgl. p. 34 f.

Die beiden termini itihasa und akhyana1 kommen nach SIEG zuerst in der Brähmanaliteratur vor, werden aber dort offenbar nicht als Synonyme behandelt. So wird in Ait. Br. VII, 17, 10 die Geschichte von Sunahsepa als saunahsepam ākhyānam bezeichnet; in Bezug auf die hier unten weiter zu behandelnde Geschichte von Suparnī und Kadrū liegen mehrere Stellen vor: so heisst es im S.Br. III, 6, 2, 7: etad dhy ākhyānam sauparnīkādravam iti2, während wir ibd. III, 2, 4, 1 lesen: tad dhişnyānām brāhmane vyākhyāyate sauparņīkādravam yathā tad āsa3; und in Ait. Br. III, 25, 1 heisst es: tad etat sauparnam ity ākhyānavida ācakṣate, woraus SIEG mit Recht auf ein sauparnam ākhyānam schliesst. das sich ja tatsächlich auch aus Suparnädhy. 1, 5 und 31, 4. 6. 7 herauslesen lässt.4 Auch auf das pāriplavam ākhyānam, den Zyklus von Erzählungen, der bei dem Asvamedha vorgelesen<sup>5</sup> wird und zwar ein Jahr lang in elftägigem Turnus6, macht SIEG aufmerksam. Hier bezeichnet offenbar ākhyāna den ganzen aus einzelnen Geschichten verwandter Art zusammengesetzten Zyklus ebensowohl wie auch die einzelne Geschichte<sup>7</sup>; dass ein solcher Zyklus nicht als itihāsa bezeichnet wird, scheint mir für die Bedeutung des letzteren Wortes einen Fingerzeig abzugeben.

In ŚBr. XI, 1, 6, 9 wird itihāsa ausdrücklich als von anvākhyāna verschieden bezeichnet. Daneben bezeichnet nun aber itihāsa in der Brāhmanaliteratur eine besondere Art von Literatur, den fünften Veda, der sonst allgemein als itihāsapurāna erwähnt wird und besonders in Chānd. Up. VII, 1, 2, 4 als pañcamo ved-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ākhyāyikā ist nach SieG l. c. p. 20 A. i nur in der leider unklaren Stelle Taitt. Ār. I, 6, 3 belegt. Zur Bedeutung des Wortes vgl. auch Daśakumāracarita ed. Bühler I, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So wenigstens in der Ausgabe der Bibl. Ind.; Sieg l. c. p. 20 zitiert hier vyākhyānam sauparnīkādravam, was aus Weber's Ausgabe stammt, mir aber entschieden schlechtere Lesart zu sein scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sāyana z. St. nennt die Geschichte ākhyāyikā.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. auch Medhātithi, Govindarāja, Kullūka und Rāghavānanda zu Manu III, 232 (SIEG l. c. p. 29), die auch das Sauparņam als Probe eines ākhyāna anführen.

Man nehme den Ausdruck nicht allzu buchstäblich.

<sup>6</sup> WEBER SBBAW. 1891, p. 775; HILLEBRANDT Rituallit. p. 150.

<sup>7</sup> So ist auch das Mahäbhärata nach indischer Ansicht ein Zyklus von Erzählungen (in M.Bh. I, 18—19 als äkhyänavaristha und itihäsa zugleich bezeichnet), der zuerst von Vaisampäyana beim Schlangenopfer des Janamejaya, zum zweiten Male von Ugrasravas beim zwölfjährigen sattra des Saunaka vorgetragen wurde.

<sup>2 - 2013.</sup> J. Charpentier.

ānām dargestellt wird.¹ Dass ein solcher fünfter Veda tatsächlich einmal als besonderer Text existiert hat, dass die Schule von Śrotriya's, die sich mit seiner Exegese beschäftigten, aitihāsika's hiessen, und dass unter ihnen ein Lehrbuch sich vorfand, das Nidāna hiess und für sie dieselbe Rolle spielte, die dem Nirukta bei den Etymologen zukam², scheint mir SIEG zu voller Evidenz bewiesen zu haben. An diesen Ergebnissen seiner Untersuchung zu zweifeln wäre m. E. übel angebrachter Hyperkritizismus.

Als zweitältester Zeuge kommt nach der Brähmanaliteratur Yāska, der Hauptvertreter der etymologischen Schule, in Betracht. Über sein Alter kann natürlich an dieser Stelle nicht gehandelt werden; nur soviel mag als feststehend betrachtet werden, dass er älter ist als Pānini³, und letzterer ist nach dem, was JACOBI SBBAW. 1911, p. 965 f. über das Verhältnis zwischen ihm und Kautilya hervorgehoben hat, offenbar in eine ältere Zeit zu setzen, als es die landläufige Ansicht bisher tat.⁴ Nach SIEG l. c. p. 25 kommt nun bei Yāska itihāsa sechs- und ākhyāna fünf- bzw. siebenmal vor und zwar in stehenden Wortverbindungen, so dass er immer tatretihāsam ācakṣate, aber ity ākhyānam sagt. Mit Hülfe der Indices in Satyavrata Sámaśramí's Ausgabe des Nirukta

<sup>1</sup> Vgl. Sieg l. c. p. 20 ff. und auch Geldner Ved. Stud. I, 290.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieses Nidāna soll nach Sieg l. c. p. 35 'in verhāltnissmässig früher Zeit' verschwunden sein. Wir dürfen wohl den Zeitpunkt so fixieren, dass das Nidāna schon zu der Zeit untergegangen war, wo sich die Sechszahl der Hilfswissenschaften (śikṣā, kalþa, vyākarana, nirukta, chandas und jyotiṣa) festsetzte, denn sonst wäre wohl das Nidāna ebensowohl wie die Handbücher der ritualistischen und etymologischen Schulen (vgl. Sieg l. c. p. 7 ff.) mit aufgenommen worden. Dass die aitihāsika's als nicht orthodox betrachtet worden wären, dafür kenne ich jedenfalls keinen Beweis.

<sup>\*</sup> Vgl. besonders GOLDSTÜCKER Pāṇini p. 220 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auch Kielhorn, der grösste Kenner der indischen Grammatiker, den es seit Colebrooke gegeben hat, meinte ja (GN. 1885, p. 186), 'dass Pāṇini der vedischen Literatur weit näher steht als der sogenannten klassischen, dass er einer Zeit gehört, in der das Sanskrit mehr war als eine Sprache der Gelehrten'. Auch darauf mag hingewiesen werden, worauf mich Jacobi einst mündlich aufmerksam machte, dass Pāṇini dem äussersten Nordwesten angehört; diese Länder wurden aber schon etwa 516 v. Chr. von Darius I. dem Perserreich unterworfen, und es scheint sonderbar, wenn die klassisch gewordene Kodifikation der altindischen Hochsprache auf einem von Fremden beherrschten Boden vor sich gegangen wäre. Irgendwelche Gründe, die bestimmt gegen eine Zurücksetzung Pāṇini's in das 6. vorchristliche Jahrh. sprechen könnten, sind m. W. nicht vorgetragen worden. Man vergleiche auch Goldstücker Pāṇini p. 243, der doch etwas zu weit geht, wenn er Pāṇini sogar vor der Abfassungszeit des Śatapathabrāhmaṇa setzt.

habe ich die Stellen geprüft, konnte dabei aber leider nicht genau dieselben Zahlen konstatieren wie SIEG, weshalb ich vermute, dass die Indices an irgend einem Punkt unvollständig sein müssen. Das einfache itihasa findet sich, soviel ich gesehen habe, in Nir. 2, 10 (RV. X, 98, 5) von der Geschichte von Devāpi und Samtanu1 gebraucht, in 2, 24 (RV. VI, 61, 2), wo es sich um eine ziemlich dunkle Geschichte von Viśvāmitra und Sudās Paijavana handelt2, in 9, 23 (RV. X, 102, 5) von der Geschichte von Mudgala und dem drughana, und endlich in 12, 10 (RV. X, 17, 2), wo es sich um eine Meinungsdifferenz der Nairuktas und der Aitihāsikas handelt3: erstere erklären nämlich die Zwillingskinder (dvå mithunå) der Saranyū als Gott und Göttin der Mittelregion (d. h. Vāyu und Vāc), letztere aber als Yama und Yamī; dass die Aitihasikas hier wie in den meisten Fällen richtiger geurteilt haben, beweist ja zur Genüge RV. X, 17, 1 (yamásya mātā). Endlich wird in Nir. 4, 6 der Hymnus RV. I, 105 als brahmetihāsamiśram rūmiśram gāthāmiśram bezeichnet.4 Das wort itihāsa würde also einfach viermal, in der Zusammensetzung itihāsamiśra 'mit Itihasa(versen) vermengt' einmal belegt sein.

ākhyāna kommt an den folgenden Stellen bei Yāska vor: Nir. 5, 21 (RV. I, 117, 16), wo es heisst: āhvayad uṣā aśvināv ādityenābhigrastā tām aśvinau pramumucatur ity ākhyānam; 11, 19 (RV. X, 14, 6), vgl. Durga in Nir. IV, 195, 10 ff.; 11, 25 (RV. X, 108, 1), wo es sich um die Erzählung über Saramā und die Pani's handelt, vgl. 11, 24 und Durga IV, 205, 15<sup>5</sup>; 11, 34 (RV. X, 10, 14), die Geschichte von Yama und Yamī; 12, 41<sup>6</sup> (RV. I, 164, 50 = X, 90, 16), wo es sich um eine Meinungsverschiedenheit der Nairuktas und der Aitihāsikas handelt, vgl. Devarāja I, 496,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Sieg l. c. p. 129 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Macdonell & Keith Vedic Index II, 311. Wie diese Verfasser dahin kommen zu behaupten, dass Sayana zu RV. III, 33 die Geschichte ganz und gar missverstanden habe, verstehe ich nicht. Sayana gibt doch die in Nir. 2, 24 dargestellte Sage völlig klar und teilweise mit denselben Worten wieder (vgl. Devaraja in Nir. II, 240, 16 ff.) Diese Stelle gehört zu den leider nicht ganz wenigen Ungereimtheiten des Vedic Index. Über Viśvämitra und Sudäs vgl. weiter unten p. 94 f.

<sup>8</sup> Vgl. Sieg l. c. p. 13.

<sup>4</sup> Vgl. dazu Oldenberg ZDMG. XXXVII, 80; Geldner Ved. Stud. I, 285 f.; Hertel WZKM. XXIV, 284 f.

<sup>5</sup> Sieg L. c. p. 15.

<sup>6</sup> Sonderbarerweise gibt hier der Index fehlerhaft itihasa statt akhyana an.

13 f. zu Nigh. 5, 6¹. Neben dem einfachen Worte kommen dann die Zusammensetzungen ākhyānasamaya in Nir. 7, 7, vgl. Durga III, 342, 11 ff., und ākhyānasamyukta in Nir. 10, 10 = 10, 46, vgl. Durga IV, 88, 4 ff., vor. Die Zusammensetzungen sind mir der Erklärung des Kommentators nach nicht völlig klar; jedenfalls kommt das einfache ākhyāna an fünf, die Zusammensetzungen an zwei (bzw. drei) Stellen vor, was also zu den Angaben bei SIEG völlig stimmt.

Man fragt sich nun: lässt sich bei Yaska ein bestimmter Bedeutungsunterschied zwischen den Wörtern itihasa und akhyana beobachten, und ist dann dieser Unterschied wesentlich derselbe, den wir in der Brähmanaliteratur vorfanden? Die letzte Frage dürsen wir sofort mit nein beantworten; denn itihasa bezeichnet an den Stellen, wo Yaska das Wort verwendet, niemals den Itihāsapurāna oder oveda, was ja in den Brāhmana's und Upanisad's die gewöhnliche Bedeutung des Wortes ist. Dennoch lässt sich in gewissen Fällen eine leise Differenz im Gebrauch der beiden Wörter konstatieren; bei der Spärlichkeit des Materials aber möchte ich dieselbe gar nicht urgieren, zumal sie eigentlich anderwärts bekannten Tatsachen widerspricht. Es fällt nämlich auf, dass Yāska die Geschichten von Devāpi und Samtanu, von Viśvāmitra und Sudās und von Mudgala durchgehend als itihāsa's bezeichnet, während andrerseits eine Sage von Usas2 und den Aśvinen, die Geschichte von Saramā und den Pani's u. s. w. mit der Formel ity ākhyānam beendet wird. Demnach sieht es beinahe aus, als ob Yāska unter ākhyāna etwa 'Göttersage', unter itihāsa aber 'Heroensage, epische Erzählung' hätte verstehen wollen. Doch trifft dies nicht an allen Stellen zu, denn die Geschichte von Yama und Yamī wird in 11, 34 als ākhyāna, in 12, 10 wiederum als itihāsa bezeichnet; dass es sich dabei nicht um Göttersage handelt ist offenbar, denn Yama war in altvedischer Zeit noch lange kein Gott, sondern der erste Mensch und ein uralter König der Vorzeit gleich dem Yima des Avesta<sup>8</sup>, und die Aitihāsikas werden am wenigsten geneigt gewesen sein, ihn in die

<sup>1</sup> Sieg l. c. p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese ist nämlich in RV. I, 117, 16 nach Nir. 5, 21 unter varttikä zu verstehen; Säyana z. St. nimmt diese Erklärung, die etymologisch begründet wird, an zweiter Stelle auf.

<sup>8</sup> Vgl. besonders L. v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 275 ff.

göttliche Sphäre hinaufzurücken.¹ Weiter ist zu beachten, dass nach S.Br. XI, 1, 6, 9 gerade daivāsuram 'Götter- und Dämonen-kämpfe' als im Itihāsa vorhanden erwähnt werden, wozu es ja ganz schön stimmt, dass Sāyana im RV. ed MÜLLER² I, p. 12, 33 als Beispiel eines itihāsa den Satz 'devāsurāh samyattā āsan' anführt.² Demnach würde ja itihāsa ursprünglich etwa 'Göttersage'³ gewesen sein, und der bei Yāska zu bemerkende Unterschied mag rein zufällig sein, was ja bei dem sehr geringen Material nicht auffällt.

Nach dem vorpänineischen Yäska kommt zunächst der nach Pānini4 lebende Kautilya in Betracht. Dass das unter seinem Namen überlieferte Arthasastra wirklich das echte um etwa 300 v. Chr. geschriebene Werk darstellt, wie JACOBI meint, scheint mir immer noch festzustehen, obwohl ich die Wichtigkeit der von IOLLY<sup>5</sup> erhobenen Einwände nicht übersehen habe; hier kann natürlich auf die Frage nach der Datierung des Werkes nicht eingegangen werden, doch hoffe ich ferner einmal die ganze Frage zur Behandlung aufnehmen zu können. Nur das mag erwähnt werden, dass ich mich nicht völlig davon habe überzeugen können, das ganze Buch sei einer Hand entsprungen6, und dass ich neben den Beweisgründen JACOBI's die von mir in WZKM. XXVIII, 211 ff. hervorgehobenen Tatsachen als einigermassen wichtig für die Beurteilung der Abfassungszeit betrachte. Was nun das bei Kautilya vorhandene Material betrifft, das wir hier in Betracht ziehen dürfen, so ist es sehr spärlich und wurde schon früher in WZKM.

Diese Gelehrten, die überhaupt öfters die Vernunft bei der Vedaexegese repräsentiert zu haben scheinen, zeigen bisweilen einen, ich möchte sagen, beinahe euhemeristischen Zug in ihrer Interprätation. Dies zeigt sich z. B. deutlich in ihrer Behandlung des rätselhaften Götterpaares der Asvinen (vgl. Nir. 12, 1; 6, 13); dass sie in jenem Falle auf dem rechten Wege waren, bezweifle ich kaum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Mittelglieder zwischen dem S.Br. und Sayana sind uns leider nicht belegt; denn dass hier mehr als eine zufällige Übereinstimmung vorliegt, beweist schon der Wortlaut zu voller Evidenz. Dem Sayana kommt hier ein selbständiges Urteil kaum zu, er repräsentiert aber hier wie an unzähligen anderen Stellen gute alte Tradition. Sonderbarerweise bezeichnet derselbe Sayana im Komm. zu S.Br. XI, 5, 5, 1 ff. eine Erzählung über den Kampf der Götter und Asuras als akhyayikä, was unrichtig und bedeutungslos ist.

<sup>8</sup> Vgl. auch WEBER SBBAW, 1891, p. 770.

<sup>4</sup> Vgl. JACOBI SBBAW. 1911, p. 965 f.

Vgl. ZDMG, LXVII, 49 ff.; LXVIII, 345 ff.; LXIX, 369 ff.; GN. 1916, p. 348 ff. (vgl. auch ZDMG. LXX, 547 ff.; LXXI, 227 ff.).

<sup>\*</sup> Vgl. auch HILLEBRANDT ZDMG. LXIX, 360 ff.

XXVIII, 217 ff. etwas eingehender geprüft: daraus geht hervor, dass Kautilya den Ausdruck ākhyāna überhaupt nicht braucht, dass er (I, 3) von einem itiliāsaveda als dem fünften Veda weiss, und dass er (I, 5) dem Ausdruck itihāsa einen sehr weiten Umfang zuschreibt, indem er sagt: purāņam itivrttam1 ākhyāyikodāharanam dharmaśāstram arthaśāstram cetītihāsah. Mit itihāsa bezeichnet Kautilva hier also keineswegs den vedischen Text, den er vorher erwähnt hatte, vielmehr gebraucht er das Wort als eine umfassende Bezeichnung für Alles, was wir etwa '(belehrende) Tradition' nennen würden. An der angeführten Stelle habe ich schon über die termini itivrtta, ākhyāyikā und udāharaņa etwas weiter ausgeholt und habe hier nichts hinzuzufügen; leidlich klar scheint mir, was unter ākhyāyikā2 und udāharaņa zu verstehen ist, während im Gegenteil itivrtta fortwährend Schwierigkeiten bereitet.3 Völlig klar ist ja ferner purāna; dagegen erweckt es vielleicht Bedenken, wenn Kautilya auch dharmaśāstra und arthaśāstra unter itihāsa mit aufzählt. Doch dürfen wir uns wohl daran erinnern, dass auch das Mahābhārata ein dharmaśāstra ist, und was arthaśāstra betrifft, so beabsichtigt wohl der Verfasser gerade Regeln über rājanīti in unterhaltender Form gekleidet, wie dann schliesslich Tantrākhyāyika und derartiges - z. B. die Fabeln u. s. w. des Mahābhārata — eigentlich auch nītišāstra ist.4 So was kann ja zur Not auch als itihāsa 'Erzählung' bezeichnet werden. Für unser Thema gibt aber Kautilya sehr wenig; klar ist nur, dass er die Existenz des itihäsa-veda - der demgemäss noch zu seiner Zeit existiert haben mag aber nicht muss - kennt, und dass er unter itihāsa eine Menge z. T. ziemlich verschiedener Literaturgattungen einschliesst, denen nur das gemeinsam war, dass sie alle der Sagen- oder Erzählungsliteratur zugerechnet werden konnten.

1 Vgl. ibd. V, 6 (p. 255).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. zu diesem Worte auch HERTEL WZKM. XXIII, 296; WINTERNITZ ibid. XXV, 52. ākhyāyikā in der Bedeutung 'Haremsgeschichte' bezeugt deutlich MBh. IV, 54 (Arjuna spricht): paţhan ākhyāyikāś cāiva strībhāvena punah punah | ramayizve mahīpālam anyāmś cāntahpure janān | Nīlakauṭha sagt etwas blass: ākhyāikāh pūrvarājacaritāni.

<sup>8</sup> Man darf wohl an purä-vrtta und vrttänta hinweissen, obwohl auch dadurch gar nicht alles klar wird. Ich würde für iti-vrtta gern dieselbe Art der Entstehung wie für itihäsa (iti ha äsä) und aitihya (vgl. Sieg l. c. p. 19 A. 1) voraussetzen, kann aber leider einen Schlüssel zur Erklärung nicht ausfindig machen.

Vgl. dazu HERTEL WZKM. XXIV, 420.

Demnächst kommen wir zu Patañjali, bei dem es im Mahābhāsya II, 284, 8 f. ed. KIELHORN (im Kommentare zu Pan. IV. 2, 60) folgendermassen heisst: ākhyānākhyāyiketihāsapurānebhyaś ca thag vaktavyah || yāvakrītikah praiyangavikah yāyātikah | ākhyāna | ākhyāyikā | vāsavadattikah saumanottarikah | aitihāsikah pāurānikah // Die Stelle ist von SIEG l. c. p. 30 f. ausführlich verwertet worden; er zieht mit Recht daraus die Schlussfolgerung, dass es zu Patañjali's Zeit (etwa 150 v. Chr.) wohl Werke gab, deren Titel itihasa oder purana lautete, nicht aber solche, die einfach ākhyāna oder ākhyāyikā benannt wurden. Zu den uns bekannten Tatsachen - d. h. den Titeln der uns vorliegenden Werke - stimmt ja dies ausgezeichnet, denn wir haben ja freilich Tantrākhyāyika, Tantrākhyāna, Pañcākhyāna u. s. w., aber keine Literaturgattung mit dem einfachen Namen ākhyāna, ākhyāyikā. Zu beachten ist ferner, dass Patañjali sich des Unterschieds von ākhyāna und ākhyāyikā wohl bewusst war; als ākhyāna bezeichnet er die Geschichten von Yavakrīta und Yayāti, die sich in MBh. III, 10701 ff. bzw. I, 3155 ff. finden - also rein epische Erzählungen - und ebenso die Geschichte von Priyangu oder Praiyangava1, die uns leider nicht bekannt ist, sicher aber derselben Kategorie angehört haben mag.2 Dagegen versteht er unter ākhyāyikā eine andere Art von Geschichten, z. B. die der Vāsavadattā, der Gemahlin des bekannten Udayana, die zu den allerbekanntesten und am meisten benutzten Erzählungsmotiven der späteren schönen Literatur gehört; ich brauche nur an die Namen Bhasa, Gunādhya und Subandhu zu erinnern. Was Patanjali unter ākhyāyikā versteht ist also eine Erzählung mit quasihistorischem Hintergrund, die sich besonders am Königshofe und im Harem abspielt, und die der klassischen Dramen- und Romanliteratur zum allergrössten Teil ihre Leitmotive gespendet hat. Derartige akhyāyikā's - typische Haremsgeschichten - finden sich bei Kautilya 1, 203 und kehren dann unzählige Male in der Literatur wieder. Von ähnlicher Art wie die Geschichte der Vasavadatta

<sup>1</sup> Sieg I. c. p. 31 A. 2.

<sup>3</sup> Vgl. WZKM XXVIII, 219 f. sowie die lehrreichen Auseinandersetzungen

bei ZACHARLE ibd. XXVIII, 182 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mir ist kein mit priyangu- gebildeter Name bekannt mit Ausnahme von Priyanguśyāmā (Vāsavad.), vgl. BR. und HILKA Die altind. Personennamen p. 116 (freilich sind in diesem Werke die Materialen nicht vollständig, vgl. ZDMG.

wird sicher auch die der leiden unbekannten Sumanottarā<sup>1</sup> gewesen sein.

Den Gebrauch der Wörter itahāsa und ākhyāna in der Brāhmanaliteratur, bei Yāska, Kautilya und Patañjali haben wir also hier etwas genauer beobachtet. Die Zeugnisse der folgenden Zeit und die Definitionen der Kommentatoren findet man sehr ausführlich bei SIEG l. c. p. 21 ff. gesammelt und besprochen, wobei es sich herausstellt, dass schon das Mahābhārata die beiden Ausdrücke ohne jeden Unterschied verwendet, und dass überhaupt den Auseinandersetzungen der späteren Literatur kein selbständiger Wert beizumessen ist.2 Anders verhält es sich wohl z. T. mit Definitionen wie die aus Durga IV, 124, 8 ff. angeführten, die vielleicht gute alte Tradition enthalten können. Alles zusammengenommen zeigt es sich aber, dass nur die allerälteste Literatur den Unterschied der Wörter itihasa und akhyana scharf betont hat, und dass sich schon bei Yāska Zeichen spüren lassen, dass für ihn die beiden Ausdrücke ihrer ursprünglichen Bedeutung nach nicht völlig scharf getrennt waren. Später fallen sie vollständig zusammen und werden ohne jeden Unterschied verwendet.

Wenn wir also von itihāsa und ākhyāna von der Zeit der Brāhmanaliteratur an nicht wenige Belege finden, durch welche wir uns wenigstens einen gewissen Begriff von der ursprünglichen Bedeutung und dem gegenseitigen Verhältnis der beiden Wörter bilden können, so verhält es sich mit dem terminus samväda leider anders. Das Wort ist schon RV. VIII, 101 (90), 4 belegt, wo es einfach 'Unterredung' bedeutet;8 ebenso in SBr. III, 1, 10; IX, 5, 2, 16 und in der ganzen epischen und klassischen Literatur, wo das Wort nicht besonders häufig zu sein scheint. In technischer Bedeutung kommt das Wort überhaupt nur in den exegetischen Werken vor; im Nirukta scheint es nach den Indices nicht belegt zu sein, nur findet sich ein verwandter Ausdruck in 11, 25 (Saramā und die Pani's, RV. X, 108, 1), wo es heisst: devasunindrena prahitā panibhir asuraih samūda ity ākhyānam. Dagegen ist das Wort mehrmals in der Anukramanī, der Brhaddevatā, bei Sadguruśisya, Sāyana u. s. w. belegt und bezeichnet dort ausschliesslich die bekannten Hymnen des Rigveda, wo zwei oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf die in WZKM. XXVIII, 219 A. 3 vorgebrachte Vermutung lege ich natürlich keinen Wert.

<sup>\*</sup> Sieg I. c. p. 30.

Vgl. BR. und GRASSMANN Wb. 1439.

samvādam krtavatī ity arthah Durga IV. 208, 8.

mehrere Personen als redend auftretend dargestellt werden und über die weiter unten zu handeln ist. Nach gewissen Regeln, die in der Sarvānukramanī 2, 4-5: yasya vākyam sa rsih / yā tenocyate sā devatā gegeben werden, handelt es sich, wie SIEG l. c. p. 27 dargelegt hat, nach indischen Ansicht hier nur um die Gottheit des betreffenden Verses: in den Samvāda-Hymnen ist nur jene die Gottheit, die mit dem fraglichen Verse angeredet wird. Wenden wir uns dann zu Sadguruśisya, so bezeichnet er in seiner Vedärthadīpikā die folgenden Hymnen als samvāda's, nämlich I, 126. 165. 170. 179; III, 33; IV, 18; VII, 32; X, 10. 28; an wenigen Stellen wird aber überhaupt irgend etwas näheres über die Bedeutung des Wortes zugefügt, und auch das Gesagte gibt kaum irgendwelche Leitung für uns ab. So heisst es bei der Besprechung von I, 126: te ca Bhāvayavya-Romasayor dampatyor jāyāpatyoh samvādah sarasavākyaprabandhah 1 . . . yā tenocyate sā devateti samvādesu sarvatra vaktrpratisambandhinor devatātvam iti | yasya vākyam sa rsir iti vaktror anayor evarsitvam, was eigentlich nichts neues bringt; zu I, 165 heisst es einfach samvādah sambhūyabhāsanam, was sich aber nur auf die gerade dort vorliegende Situation, bezieht; was endlich zu IV, 18 bemerkt wird, scheint mir für die hier vorliegende Frage belanglos zu sein. In der Brhaddevată II, 88 heisst es wiederum in Anschluss an die eben angeführten Regeln der Sarvānukramanī:

samvādesv āha vākyam yah sa tu tasmin bhaved ṛṣīḥ | yas tenocyate vākyena devatā tatra sā bhavet ||

Als samvāda's bezeichnet Saunaka ferner RV. I, 165 (Brhaddev. IV, 44. 47); VII, 33<sup>2</sup> (ibid. V, 163—164); X, 10 (ibid. VI, 154); 28 (ibid. VII, 29) und endlich X, 95 (ibid. VII, 153)<sup>3</sup>, was aber nicht feststeht, da die Exegeten hier verschiedene Meinungen hegen.<sup>4</sup> Irgendwelche nähere Definition des Begriffes samvāda wird aber an keiner der angeführten Stellen gegeben.

Es scheint demnach, als ob die indischen Exegeten mit dem

4 Vgl. oben p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So MacDonell nach WI. Pi. Ist vielleicht in Anbetracht des folgenden eher oväkyapratisambamdhah zu lesen?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieser Hymnus kann aber eventuell auch ein süktam aindram sein.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In MacDonell's Index zur Bihaddevata (vol. I, 192) wird das Wort samvāda auch für VII, 148 aufgefüht; dort steht aber samvāsa, das im Index fehlt; vgl. Keith, JRAS. 1911, p. 979 n. 1, der aber unrichtig VII, 140 angibt.

Worte samvāda keine besonderen technischen Begriffe verbanden, sondern das Wort vielmehr seiner Bedeutung nach einfach als 'Unterredung, Dialog' aufgefasst haben. Sieg¹ muss Recht haben, wenn er behauptet, die Meinungsverschiedenheit der alten Exegeten in Bezug auf gewisse Hymnen sei im letzten Grunde nur ein Streit um die devatā des fraglichen Liedes. Und diese Streitfrage legte man sich dann soweit möglich mit Hülfe der schon mehrmals erwähnten Regeln der Anukramanī zurecht. Aus dem Worte samvāda selbst irgendwelche Stütze für die später zu besprechende dramatische Theorie HERTELS und V. SCHROEDERS herbeiziehen zu wollen wäre also völlig verfehlt.²

Seitdem ich nun in der allergrössten Kürze die Mitteilungen der indischen Literatur über die verschiedenen Literaturgattungen, die als itihāsa, bzw. ākhyāna, und samvāda bezeichnet werden, erwähnt habe, gehe ich dazu über, die Ansichten verschiedener moderner Forscher, die sich mit dieser Frage beschäftigt haben, zu referieren. Zuerst erwähne ich kurz die verschiedenen Meinungen, ohne sie irgendwelcher kritischen Beurteilung zu unterwerfen, um dann später, wo ich meine eigenen Ansichten vortragen werde, in einem Zusammenhang jene Theorien kritisch zu beleuchten.

Bekanntlich stehen sich jetzt noch in Bezug auf die sogenannten samvāda-Hymnen des Rigveda und damit zusammenhängenden Fragen wesentlich zwei Ansichten scharf gegenüber, von denen die eine, die sogenannte 'Ākhyānatheorie', in OLDENBERG ihren eigentlichen Urheber und eifrigsten Verfechter hat, während die andere, die in jenen Hymnen wirkliche Dramen sehen will, besonders von HERTEL und V. SCHROEDER vertreten wird. Wie sich die meisten Forscher zu den beiden Theorien verhalten, ist mir nicht klar, da sich ja nur wenige deutlich darüber ausgesprochen haben; freilich scheint HERTEL WZKM. XXIII, 346 zu meinen, dass die Mehrzahl der Forscher schon jetzt die Ākhyānatheorie haben fallen lassen, doch glaube ich mit KEITH JRAS. 1911, p. 982, dass man hier ein bisschen vorsichtiger urteilen muss. OLDENBERG hat später noch seine Theorie mit gewohntem

<sup>1</sup> l. c. p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auf Hertels Auffassung von ākhyāna als 'Schauspiel' (WZKM. XXIII, 338 f.), die ohne jeden Zweifel verfehlt ist (vgl. OLDENBERG GN. 1911, p. 461), komme ich später zurück.

Scharfsinn und Geschick verteidigt¹, und ich halte es für ausgeschlossen, dass ein Standpunkt, der sich so lange Zeit bei den meisten Forschern eingebürgert hat, im Handumdrehen verlassen werden kann, zumal es so äusserst heikel ist, sich hier eine wirklich klare Meinung zu bilden.

Nach HERTEL<sup>2</sup> hat zuerst HOLTZMANN Untersuchungen p. 168 (mir leider nicht zugänglich) im Jahre 1854 Ansichten ausgesprochen, die mit den sofort zu erwähnenden von WINDISCH und OLDENBERG in Einklang standen; da ich aber die Arbeit HOLTZMANN's nicht gesehen habe, und die Erwähnung derselben bei HERTEL nur ganz summarisch ist, kann ich seine Stellung nicht im Einzelnen beurteilen. Es wird sich jedenfalls um eine ganz flüchtige Darstellung einer derartigen Ansicht handeln. Offenbar ohne HOLTZMANN's Ansicht zu kennen oder jedenfalls auf sie irgendwelchen Wert zu legen stellte demnächst MAX MÜLLER Rig-Veda-Samhitā I, p. 172 f. (= SBE, XXXII, 183) die ganz entgegensetzte Meinung auf, indem er in Bezug auf RV. I. 165 bemerkte, dass 'if we suppose that this dialogue was repeated at sacrifices in honour of the Maruts, or that possibly it was acted by two parties, one representing Indra, the other the Maruts and their followers, then the two verses in the beginning and the three at the end ought to be placed in the mouth of the actual sacrificer, whoever he was'. MAX MULLER dachte sich also tatsächlich die Möglichkeit einer wirklichen Inszenierung eines vedischen Hymnus; hier liegt also schon 1869 die dramatische Theorie in nuce vor.8 Doch ist seine Ansicht ebensowenig wie die HOLTZ-MANN's von der nächsten Zeit beachtet worden; sie sind überhaupt erst in den letzten Jahren von ihren Nachfolgern zufällig erwähnt worden und haben somit auf die Ausbildung der beiden Hauptansichten gewiss gar keinen Einfluss ausgeübt.

Als erster Begründer der Ansicht, die später als 'Akhyānatheorie' unter den Indologen so bekannt geworden ist, mag mit Recht WINDISCH gelten. Bei der Behandlung der poetisch-prosaischen Form der irischen Sagen — in jenem Falle besonders des Táin bó Cúalnge — kam WINDISCH Verh. d. 33 Philologen-

<sup>1</sup> Vgl. besonders GN. 1911, p. 439 ff.

<sup>2</sup> WZKM. XXIV, 121.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Schon zehn Jahre früher hatte aber Adalbert Kuhn Herabkunft<sup>1</sup> p. 146 A. 1 an dramatische Aufführung von RV. IV, 26—27 gedacht. Es ist sonderbar, dass sogar L. v. Schroeder, einer der lebhaftesten Bewunderer jenes grossen Forschers, dies übersehen zu haben scheint.

vers. p. 28 ff. darauf zu sprechen, dass eine ähnliche Literaturart wohl auch im Altindischen existiert habe, wo nämlich nur die Hauptmomente der Erzählung strophisch, die übrigen Teile aber prosaisch abgefasst waren. Als Proben dienten ihm gewisse Erzählungen der Brähmanaliteratur, wie die von Purūravas und Urvasī im Satapatha Brāhmana, und er zog dann weiter den Schluss, dass diese Form tatsächlich noch älter sei, d. h. dass sie auch der Periode des Rigveda nicht fremd gewesen sei. Somit betrachtet er das Lied RV. X, 95 als so, wie es dort dasteht, überhaupt kaum verständlich; es sei vielmehr 'ein von seiner Rahmenerzählung losgelöstes Gedicht'. Weiter hat aber WINDISCH diesen Gedanken hier nicht ausgeführt; doch liegt ja schon in jenen eben angeführten Worten die spätere Akhyanatheorie beinahe fix und fertig vor. Etwas weiter hat aber WINDISCH in seinem Buche Mära und Buddha p. 222 ff. dieselben Gedanken ausgeführt, wo er sich der Beweisführung, die inzwischen OLDEN-BERG geleistet hatte, fast völlig anlehnt. Es handelt sich dabei eigentlich um die beiden Stücke Pabbajjäsutta und Padhānasutta (SN. 405 ff. 425 ff.), in denen WINDISCH nicht losgelöste Fragmente eines alten Buddhaepos - das wahrscheinlich niemals existiert hat sondern vielmehr 'erste Ansätze . . . aus denen unter Umständen ein Buddha-Epos hätte entstehen können' erblickt. Im Anschluss daran entwickelt WINDISCH ferner, wie überhaupt zuerst nur die Reden der auftretenden Personen, die den Höhepunkt der Erzählung bilden, strophisch abgefasst waren, während alles Übrige in Prosa erzählt wurde. Erst dann entsteht ein wirklich episches Gedicht, wenn 'zu den Reden nun auch die Rahmenerzählung in metrische Form gefasst wird. Eine letzte Stufe ist, dass die Reden zurücktreten und nur Ereignisse in Versform erzählt werden' (p. 223). Als für diese Theorie der Entwicklung besonders beleuchtend führt WINDISCH die in Prosa und Versen abgefasste Sunahsepalegende (Ait. Br. VII, 13 ff.) neben der metrischen Version in Ram. I. 61, 5-62, 28 (Bombay)2 an, die schon von OLDENBERG ausführlich behandelt waren. Daneben illustriert er seine Theorie auch mit den in MBh. III, 13141 ff. stehenden Sagen von dem Froschkönige und von Vämadeva's Stuten3, die z. T. in Prosa, dann aber in der Fortsetzung strophisch abgefasst sind.

Wenn somit bei der Auffindung der Akhyanatheorie WIN-

<sup>1</sup> Französisch im Rev. Celt. V, 86 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 63, 5-64, 28 GORRESIO.

<sup>\*</sup> Vgl. Weber SBBAW. 1894, p. 789 ff.; Sieg Sagenstoffe p. 104 f.

DISCH gewissermassen die Priorität gebührt, so ist sie doch erst durch OLDENBERG in ihrer ganzen Breite entwickelt worden. Seine beiden Aufsätze 'Das altindische Akhyana, mit besondrer Rücksicht auf das Suparnākhyāna' (ZDMG. XXXVII, 54-86) und 'Akhyāna-Hymnen im Rigveda' (ibid. XXXIX, 52-90) gehören wohl schlechthin zu den bekanntesten, den - man möchte beinahe sagen - klassischen Erzeugnissen unserer Wissenschaft; es scheint mir eigentlich, dass OLDENBERG niemals eine glücklichere Kombination von Scharfsinn, Gelehrsamkeit und mitreissender Darstellungsweise gezeigt hat, und es darf gar nicht Wunder nehmen. dass seine Auffassung lange Zeit als massgebend betrachtet wurde. Denn wir mögen doch bedenken, dass die vorgelegte Theorie jedenfalls beim ersten Ansehen absolut bestechend wirken musste1. da sie doch alle Tatsachen in der einfachsten und überzeugendsten Weise zu erklären schien; und wenn dazu noch die künstlerische Darstellungsweise, die der ganzen OLDENBERG'schen Schrifstellerei in ungewöhntem Maasse eigen ist, mit in Rechnung genommen wird, muss ja einer solchen Arbeit ein hoher Grad von Überzeugungskraft zugemessen werden.

Auf die metrischen Betrachtungen, mit denen OLDENBERG seinen ersten Aufsatz einleitet, brauche ich hier nicht einzugehen; ihre Wichtigkeit zu verneinen fällt mir natürlich nicht ein, sie sind aber für den hier verfolgten Zweck zo ziemlich ohne Belang und wären ja nur unter Berücksichtigung der späteren metrischen Literatur2 ausführlicher zu behandeln. Für meinen Zweck ausschliesslich wichtig sind die Erörterungen über verschiedene altindische Texte, durch welche OLDENBERG seine Theorie zu stützen und zu bestätigen sucht. Dabei fängt er mit dem Suparnādhyāya oder, wie er es nennt, Suparnākhyāna an, das seines ziemlich beträchtlichen Umfangs wegen passender scheint, früher untersucht zu werden als die eigentlichen Samvāda-Hymnen. Die vielen Verbesserungen des stark korrumpierten Textes, die OLDEN-BERG (p. 67 ff.) eingeführt hat, werden uns in einem späteren Abschnitt dieser Arbeit beschäftigen<sup>8</sup>; ebendort werden wir uns mit seinen aus metrischen Grunden aufgestellten Beweisen für das Alter des Gedichtes eingehender auseinandersetzen. Was aber OLDENBERG nach diesen Détailuntersuchungen besonders urgiert,

1 Vgl. L. v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 4 f.

9 Vgl. Kap. IV unten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. besonders Oldenberg's eigene späteren Arbeiten über Metrik in GN. 1909, p. 219 ff.; 1915, p. 490 ff.

ist die zum grössten Teil dialogische Form sowie die sprunghafte Darstellungsweise des Textes; es scheint ihm, das ganze Lied wäre durch diese Art der Abfassung absolut rätselhaft gewesen, hätte man es nicht durch die entsprechende Episode des Mahābhārata erklären können.

Als nächstes Glied seiner Untersuchung zieht OLDENBERG auf diesem Punkt das Manikanthajātaka (Jāt. 253, vol. II, p. 282 ff.), das wohl deswegen gewählt wurde, weil sich eine »zweite Version derselben mit identischen Strophen aber andersgearteter Prosa» im Vinaya Piţaka² findet, heran. OLDENBERG meint nun, dass die Verse allein ganz unbegreiflich seien, worin ich ihm wenigstens teilweise Recht geben möchte; da nun aber in der ältesten Version der Jatakas die Verse allein kodifiziert waren, und zudem in dem verwendeten Beispiele zwei verschiedene Prosarezensionen erhalten sind, ist es ja offenbar, dass man zuerst nur die strophischen Bestandteile fixierte, die Abfassung der Prosa aber dem jeweiligen Rezitator oder Verfasser überliess. Dass diese Betrachtungsweise auf die Entstehung des Jātakatextes zulässig ist, darf wohl jedenfalls vorläufig als ziemlich sicher gelten. OLDEN-BERG benutzt aber die Resultate seiner Betrachtung des Manikanthajātaka zu Rückschlüssen auf die Abfassungsart des Suparnādhyāya, indem er es für bewiesen hält, dass dieses Werk einst auch eine Mischung von metrischen und prosaischen Stücken darstellte. Ein den von ihm postulierten Tatsachen genau entsprechendes Akhyāna' - warum OLDENBERG gerade dieses Wort für seine Theorie adoptiert hat, ist nicht recht verständlich - sieht er in der im Ait. Br. VII. 13 ff. erhaltenen Version der Sunahsepageschichte, das ja unzweifelhaft vermischten Prosa- und Strophenbestand zeigt, und über dessen Rezitation wir genaue Vorschriften in der Ritualliteratur besitzen.3 Nach OLDENBERG wäre nun gerade diese Geschichte ein Musterbeispiel der Literaturart, die Yaska Nir. 4, 6 als brahmetihūsamiśram rūmiśram gūthāmiśram beschreibt, worüber vorläufig nichts gesagt werden soll. Ähnlich wäre nach OLDENBERG's Vermutung vielleicht auch die Geschichte von Viśvakarman Bhauvana gewesen, die im Nir. 10, 264 erwähnt wird, und aus welcher Ait. Br. VIII, 21,10 eine gatha erhalten zu sein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie ich mich zu dieser Behauptung Oldenberg's verhalte wird sich später herausstellen.

<sup>2</sup> Vol. III, p, 145 ff.

<sup>3</sup> Vgl. Oldenberg l. c. p. 79 f.

<sup>4</sup> Vgl. Durga IV, 124, 10 ff.

scheint.¹ Nachdem OLDENBERG dann im Vorbeigehen seine Zustimmung zu WINDISCH's oben erwähnter Vermutung über die ursprüngliche Gestalt von Rv. X, 95 ausgesprochen hat, schliesst er seinen ersten Aufsatz mit einigen Vermutungen über die älteste Form des Suparnaepos ab und weisst endlich auf das sogenannte Pausyäkhyāna (MBh. I, 661 ff.) hin, das tatsächlich aus Prosa und Versen besteht und somit eine weitere Stütze der Theorie abzugeben scheint.

Seitdem OLDENBERG also durch die - jedenfalls scheinbare Übereinstimmung in der Komposition der J\u00e4takas und gewisser Stücke der Brähmana- und epischen Literatur es erreicht hatte. eine aus Prosa und Versen vermischte Erzählungsart auch für die vedische Periode glaubhaft machen zu können, von der aber nur die Strophen endgültig fixiert gewesen und uns somit einzig und allein erhalten wären, geht er in seinem zweiten Aufsatz2 weiter und sucht dort seine Theorie auch auf gewisse Lieder des Rigveda auszudehnen. Schon von Anfang an spricht er hier von 'Akhyāna-Hymnen' und meint — was von seinem Standpunkt aus natürlich das einzig richtige sein muss - solche am ehesten dort suchen zu müssen, wo sich mit völliger oder teilweise vorhandener Dialogform eine gewisse Abgerissenheit und Unverständlichkeit der Darstellung verbindet. Dadurch wird natürlich vor allem auf die samvāda-Hymnen hingewiesen, es existieren aber neben ihnen auch andere derartige Lieder, die von der einheimischen Tradition nicht ausdrücklich als samvāda's bezeichnet werden, die aber auch für die Theorie in Anspruch genommen werden konnten. OLDEN-BERG beabsichtigte ja nicht schon damals eine vollständige Sammlung alles hierhergehörigen Materials zu veranstalten, sondern nahm nur gewisse Lieder, die ihm besonders bezeichnend schienen, heraus, die er einer eingehenderen Behandlung unterwarf, nämlich: RV. VIII, 100 (89) 'Indra, Vayu, der Vrtrakampf und die Erschaffung der Sprache' - I, 170. 171 'Indra, die Maruts und Agastya' - I, 179 'Agastya und Lopāmudrā' - X, 124 'Agni und die Götter. Indra und Varuna' - X, 51-53 'Agni, die Götter und die opfernden Menschen' - X, 95 'Purūravas und Urvasī' und VIII, 91 (80) 'Apālā und Indra'. Auch die Auseindersetzungen über jene einzeln behandelten Hymnen sind ziemlich knapp; nur als Akhyāna-Hymnen in Anspruch genommen, ohne einer eigentlichen Untersuchung unterworfen zu werden,

<sup>1</sup> Vgl. auch S.Br. XIII, 7, 1, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ZDMG, XXXIX, 52-90.

werden dann auf p. 77 ff. eine Reihe verschiedener Lieder, wie X, 10 (Yama und Yamī); 108 (Saramā und Panis); III,33 (Viśvāmitra und die Flüsse) aufgezählt. Als den Akhyana-Hymnen freilich zugehörig, aber in der einen oder anderen Beziehung dunkel und unverständlich erwähnt OLDENBERG ferner X, 102 (das Mudgalalied); 27-28 (die Vasukralieder); 86 (das Vrsākapilied); III. 53 ('ein zweites Viśvāmitra-Epos'); IV, 18 (Indras Geburt u. s. w.); 42 (Indra und Varuna); I, 158 ('Dīrghatamas, die Aśvin und die Wasser'); X, 136, ein Lied, das von Sayana mit der Geschichte des Naciketas oder einer ähnlichen Legende in Verbindung gesetzt wird, und endlich X, 142, welcher Hymnus von OLDENBERG richtig mit MBh. I, 8334 ff. zusammenstellt wurde. Über einzelne Vermutungen geht die Darstellung hier nirgends hinaus. OLDENBERG schliesst hier mit einigen Bemerkungen über den Streit der indischen Exegeten in Bezug auf gewisse Hymnen ('itihāsa oder samvāda') ab, eine Frage, die zu lösen es ihm nicht recht gelungen ist2: auf den Anhang über die Danastuti's braucht, soviel ich sehe, hier nicht eingegangen zu werden.

Als Fazit dieser Untersuchungen stellte sich also heraus, dass es seit der ältesten Periode indischer Literatur eine besondere Dichtungsart gegeben hätte, die aus Prosa und Versen bestand, wo nämlich besonders die Reden — die Höhepunkte der Erzählung — aber auch gewisse andere für den Verlauf der Handlung entscheidenden Momente strophisch dargestellt wurden, das übrige aber in Prosa abgefasst war. In der Natur der Sache schien es nun fast zu liegen — wobei besonders die Parallele der Jätakas wirkungsvoll schien — dass ursprünglich nur den Strophen fester Wortlaut zukam, die Prosa aber in verschiedenen, z. T. von einander abweichenden Versionen sich vorfand, und deswegen in den meisten Fällen verloren gegangen ist. Dass dieser literarische Typus sogar in die indoiranische Zeit hinaufreichen konnte, hat OLDENBERG zwar vermutet, aber nicht näher ausgeführt.<sup>3</sup>

In der Tat schien man mit dieser Theorie fast alles Rätselhafte ganz glatt erklären zu können, wenn man nur so glücklich war in jedem einzelnen Falle die versprengten Reste der Tradition auffindig machen zu können, und die Zustimmung der Fachge-

<sup>2</sup> Vgl. oben p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Sieg Sagenstoffe p. 44 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auf die späteren Arbeiten Oldenberg's über die Akhyanafrage (GN. 1909, p. 66 ff.; 1911, p. 441 ff.) komme ich später zurück, da sie des Zusammenhangs wegen nicht hier behandelt werden können.

nossen blieb nicht aus. Von entscheidender Bedeutung für das Fortleben der Akhyanatheorie war es aber, dass ihr die beiden Forscher, die lange Zeit die leitende Stellung unter den Vedaexegeten eingenommen haben, nämlich PISCHEL und GELDNER, fast ohne Vorbehalt beitraten. Man mag sich zu den leitenden Gedanken, die in den 'Vedischen Studien' mit eiserner Konsequenz und erdrückender Gelehrsamkeit urgiert werden, stellen, wie man will; niemandem fällt es wohl nunmehr ein verneinen zu wollen, dass die beiden Verfasser des berühmten Werkes unerhört viel für die Interpretation des Veda geleistet haben, worin unter ihren Zeitgenossen ihnen wenige gleichkamen, niemand sie aber übertroffen hat. Nun sprach sich GELDNER schon Ved. Stud. I, 284 ff. bei seiner grundlegenden Behandlung von RV. X, 95 ganz bestimmt für die Akhyanatheorie aus: 'OLDENBERG hat . . zum ersten Mal klar und überzeugend ausgesprochen, was wohl schon mancher vor ihm dunkel geahnt hat. Im Grunde muss schon indischen Gelehrten wie Yāska, Kātyāyana, Sadguruśisya, Sāyana etwas ähnliches vorgeschwebt haben, wenn z. B. letzterer vor 10, 95 einen die Liebesgeschichte des Purūravas und der Urvaśī erzählenden Itihasa und ein desgleichen Brahmanam gleichsam an Stelle der Rahmenerzählung mitteilt, und sie bei anderen Versen zur Erklärung des Zusammenhangs kürzere oder längere Legenden ihren Commentaren einflechten'. GELDNER hat den von OLDENBERG so ziemlich ad hoc gewählten Ausdruck ākhyāna durch itihāsa ersetzt, was ja nur eine Einzelabweichung bedeutet, und hat zuerst auf die Existenz eines alten Itihasapurana, eines fünften Veda, sowie auf die prinzipielle Interprätationsdifferenz zwischen den aitihāsika's und nairukta's hingewiesen.1 In der Datierung der poetisch-prosaischen Literaturart geht aber GELDNER - ohne sich mit WINDISCH auf die irische Sagenpoesie hineinwagen zu wollen - viel entschiedener vor als OLDENBERG: er weist darauf hin, dass sowohl bestimmte Verse der Brähmanaliteratur, die metrischen Partieen der nordbuddhistischen Schriften und die Maharastri-Verse des klassischen Dramas wie auch 'die eigentümlichen Originalstrophen des Zoroaster' den Namen gatha führen, und entwickelt in Anschluss daran mit grosser Bestimmtheit, dass jener 'Akhyanatypus' auch der altiranischen Literatur nicht fremd gewesen sein könne, und somit jedenfalls indoiranisch gewesen sei. Eine nähere Erwähnung und Beurteilung dieser Hypothese kann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch desselben Forschers ausgezeichneten Aufsatz über 'Rudhi und Nirukti', Ved. Stud. II, 266 ff.

<sup>3 - 20218.</sup> J. Charpentier.

erst weiter unten folgen. Dass GELDNER endlich ebensowenig wie OLDENBERG die Meinungsverschiedenheit der altindischen Interpreten gelöst hat ist schon oben noch Sieg betont worden.

Nach der von ihm als richtig vorausgesetzten Methode — von der Rahmenerzählung losgelöstes Gedicht durch Auffindung der ursprünglichen Sage in sein Milieu wieder einzusetzen — hat dann Geldner Ved. Stud. II, i ff. 292 ff. verschiedene 'Itihäsalieder' (RV. X, 102; 86; 124) erklärt, und PISCHEL Ved. Stud. II, 42 ff. schliess sich bei der Behandlung von RV. IV, 18 der Ansicht desselben ohne weiteres an. Dass Geldner, wie Hertel meint, nunmehr jede Verbindung mit der Akhyänatheorie aufgegeben habe, kann ich jedenfalls aus seinem RV. in Auswahl II, 191 nicht herauslesen; aus dem, was z. B. auf p. 23 über RV. I, 125 oder auf p. 31 über I, 165 gesagt wird, wird wohl doch nicht einmal Hertel gerade diese Schlussfolgerung ziehen. Doch ist mir über die Frage im Einzelnen nichts bekannt.

Ein Schüler von GELDNER und der eigentliche Fortsetzer seiner Untersuchungen ist SIEG, bei dessen ausgezeichnetem Buche 'Die Sagenstoffe des Rigveda und die indische Itihasatradition', I, Stuttgart 1902, es eigentlich nur bedauert werden kann, dass eine Fortsetzung bis jetzt noch immer ausgeblieben ist. Auf die äusserst wichtigen Materialien aus den indischen Exegeten, die sich in der Einleitung des Werkes gesammelt finden, ist schon öfters hingewiesen worden, und wird es im folgenden noch öfter werden. Ebenso kann ja hier auf die Untersuchungen der einzelnen vedischen Lieder und Sagen nicht eingegangen werden, was aber weiter unten mehrmals geschehen wird. Nur soviel mag hier erwähnt werden, dass SIEG sich überall als treuer Anhänger der Akhyana- oder vielmehr Itihasatheorie bekundet und sie überhaupt als so feststehend zu betrachten scheint, dass er für sie keine weiteren Beweise zu suchen braucht.8 Ob er inzwischen seine Meinung geändert hat ist mir nicht bekannt, da sich SIEG seit dem Erscheinen seines Buches überhaupt nicht mehr über derartige Fragen ausgesprochen hat.

Es ist über die Akhyanatheorie verhältnismässig wenig ge-

<sup>1</sup> Vgl. p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> WZKM, XXIV, 346.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Wenn auf p. 117 A. 3 in Bezug auf RV. I, 165, 13 gesagt wird: 'die Antwort . . . kann nach dem Folgenden mimisch erfolgt sein' bedeutet das wohl doch nicht ein Hinneigen zu ähnlichen Theorien, wie sie durch Levi, Hertel und v. Schroeder vertreten werden.

schrieben worden<sup>1</sup>, was darin seinen Grund haben mag, dass über sie die Meinungen nicht wesentlich auseinandergingen. Erst in der letzten Zeit ist durch das Hervortreten einer entgegensetzten Richtung die Diskussion etwas lebhaster geworden; die erste Einwendung gegen die alleinherrschende Theorie scheint aber lange Zeit unbeachtet geblieben zu sein.

Es ist schon oben<sup>2</sup> erwähnt worden, dass seinerzeit MAX MÜLLER sich die Möglichkeit einer dramatischen Aufführung bei der Besprechung von RV. I, 165 vorstellte. Darauf wies hin SYLVAIN LEVI ein seinem berühmten Buche Le theâtre indien, Paris 1890, p. 301 ff., an einer Stelle wo er den älteren Quellen des klassischen Dramas nachspürte.3 Lévi weist Oldenberg's Theorie mit der unzweifelhaft zutreffenden Bemerkung ab, dass in den dialogischen Hymnen l'exposition est en général si nette. le dialogue si bien suivi, qu'un commentaire narratif paraîtrait superflu'. An dessen Stelle betrachtet er diese Lieder als wirkliche Dramen, die tatsächlich irgendwie und zu irgendwelcher Zeit aufgeführt worden seien, und weist auf den sailusa des Vaj. Samh. XXX, 6 hin, der offenbar ein Vorgänger des klassischen Schauspielers war. In den dialogischen Hymnen läge wirklich der erste Keim eines Dramas auf indischem Boden vor. Dass Ansichten, die von einer so bedeutenden Autorität wie Lévi schon im Jahre 1800 vorgebracht wurden, so lange Zeit fast gänzlich unbeachtet blieben, mag wohl darin seinen Grund haben, dass LÉVI seine Hypothese so äusserst knapp und ohne jede nähere Begründung vortrug.

Weit ausführlicher als Lévi hat aber Hertel in seinem Aufsatz 'Der Ursprung des indischen Dramas und Epos' die Kritik der Akhyānatheorie und die Aufstellung einer neuer Erklärung der samvāda-Hymnen zu begründen gesucht. Den ersten Teil seines Aufsatzes leitet Hertel mit einigen allgemeinen Erwägungen ein, die freilich ganz richtig sein mögen, denen ich aber gerade in diesem Falle keinen grösseren Wert beizumessen vermag. Sonst beschäftigt er sich in diesem ganzen ersten Teil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf mehr zufällige Erwähnungen in Werken anderen Inhalts braucht hier nicht eingegangen worden. Nur auf Weber SBPrAW. 1891, p. 777 und LEUMANN WZKM. V, 131 mag hingewiesen werden, da diese Stellen von Keith (vgl. oben p. 13 A.) übergangen worden sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Auch Levi hat aber die oben p. 27 A. 3 erwähnte Ausserung Ad. Kuhn's unberücksichtigt bleiben lassen.

<sup>4</sup> WZKM. XVIII, 59 ff. 137 ff.

damit zu beweisen, dass die Hymnen des Rigveda tatsächlich nicht rezitiert, sondern vielmehr gesungen wurden, eine Behauptung, deren Korrektheit wohl als völlig feststehend betrachtet werden darf und auch von der gegnerischen Seite<sup>1</sup> eingeräumt wird. Auf die einzelnen Beweise, die HERTEL vorbringt, braucht hier nicht weiter eingegangen zu werden.

Wenn nun aber die vedischen Hymnen gesungen, nicht rezitiert wurden, so konnten sie - meint HERTEL -- wegen des Unterschieds der Singstimme von der Sprachstimme nicht von einer einzigen Person vorgetragen werden, da dies sie einfach unverständlich machen würde. Dies trifft natürlich bei solchen Liedern zu, wo wir Wechselreden finden - bei den samvāda's also - und folglich sind diese gerade als Wechselgesänge, als 'die ersten Ansätze zum indischen Drama' zu betrachten. Diese Hymnen sind RV. I, 165. 170. 171. 179; III, 33; IV, 18. 42; VIII, 100 (89); X, 10. 28. 51. 52. 53. 86. 95. 108.2 Von diesen werden einzelne - besonders X, 51-53 - kurz behandelt, wobei an der Akhyanatheorie eine etwas eingehendere Kritik ausgeübt wird und auf die Entstehung des mittelalterlichen Dramas als einer wirkungsvollen Parallelle hingewiesen wird. Schliesslich werden auch das Nalinikājātaka (Jāt. 526) und das Sattigumbajātaka (Jāt. 503) als dramatische Kompositionen in Anspruch genommen. Zum Schluss spricht HERTEL aus, dass er in den samvāda's kleine vedische Dramen sehe, die niemals eine prosaische Rahmenerzählung gehabt haben, und aus denen sich epische Poesie unmittelbar durch Zudichtung erzählender Verse entwickelt habe; so ist die Révaérngageschichte - im Jātaka nach HERTEL noch ein kleines Drama - dem Mahābhārata8 unmittelbar einverleibt worden, in welchem Epos doch durch Prosabemerkungen (wie z. B. Vaiśampāyana uvāca u. s. w.) die redenden Personen bezeichnet werden. Im Kunstepos aber - Rāmāyana u. s. w. - sind auch diese Prosazusätze verschwunden. Andrerseits hat sich aber aus dem alten samvāda das Volksschauspiel (yātrā) entwickelt, von welchem eine Kunstform im Gītagovinda erscheint; über dieses Zwischenglied entstand dann auch das klassische Drama, das sich aber von den

¹ Vgl. OLDENBERG GGA. 1909, p. 67 f. Viel früher als HERTEL hatte eigentlich Jacobi WZKM. V, 151 ff. denselben Gedanken ausgesprochen, ohne ihn jedoch näher auszuführen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch für RV. X, 34 und 119 will HERTEL eine Art dramatischer Aufführung voraussetzen (WZKM. XVIII, 152).

<sup>8</sup> III, 9968 ff.

alten Erzeugnissen der dramatischen Poesie in höchst wesentlichem Grade entfernt hat.

Schon HERTEL spricht auf Grund dieser verchiedenen Erwägungen der Akhyanatheorie jede Berechtigung für die vedische Literatur ab. Auf anderem Wege ist L. v. Schroeder, dem schon früher ähnliche Gedanken nich fremd gewesen waren1, zu demselben Resultate gelangt in seinem sehr breit angelegten Werke 'Mysterium und Mimus im Rigveda', Leipzig 1908. Es ist kaum zweifelhaft, dass die Argumente, die V. Schroeder hier für die Auffassung der dialogischen Hymnen als ursprüngliche Dramen ins Feld führt, eigentlich viel wirkungsvoller sind als die von HERTEL namhaft gemachten; wichtig muss es ja erscheinen, dass beide auf völlig verschiedenen Wegen zu fast denselben Schlussfolgerungen gekommen sind.<sup>2</sup> Wenn HERTEL allgemeine Erwägungen und gelegentliche Notizen der indischen Literatur gebraucht hat, so bedient sich v. SCHROEDER der Resultate der gesamten ethnologischen Wissenschaft um zu zeigen, dass sowohl ein Mysterium wie ein Mimus schon in der indogermanischen Urzeit, umsomehr dann in der vedischen Periode mit dem Kultus unauflöslich verbunden waren. Unter diesem Gesichtspunkt nimmt er nicht weniger als siebzehn Hymnen oder Hymnengruppen des Rigveda, nämlich I, 165 und 170-171. 179; X, 108. 51-53 und 124; IV, 42; III, 33; X, 95. 103. 86; IV, 18; VIII, 100 (89); X, 102. 119. 97. 34; VII, 103 und IX, 112 zur Betrachtung auf; auf die Einzelheiten seiner Erklärungen werde ich unten bei einem Zusammenhängenden Überblick der samvāda-Hymnen eingehen. Der Verfasser, der ein geschworener Anhänger AD. KUHN's und MANNHARDT's ist, kombiniert mit grossem Scharfsinn und vieler - leider allzu vieler - Phantasie die verschiedensten ethnologischen Tatsachen mit Einzelheiten des späteren indischen Rituals um so für diese Hymnen einen Platz in dem älteren, rigvedischen Ritual zu gewinnen.4 Denn die Hauptschwierigkeit, die an dieser Theorie haftet, und die sich auch v. Schroeder nicht

<sup>1</sup> Vgl. Griechische Götter und Heroen I, p. 37 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. HERTEL WZKM. XXIII, 275 f. 343.

<sup>3</sup> Mit einem Anhang über die Révasrngasage.

L. v. Schroeder hat seine Gedanken weiter und für ein breiteres Publikum auszuführen gesucht in den beiden Werken 'Reden und Aufsätze', Leipzig 1913, p. 407 ff. und 'Die Vollendung des arischen Mysteriums in Bayreuth', München 1911. Letzteres Werk liest sich wie ein schönes Sagenbuch — Schade nur, dass es wie die meisten Sagen in unserer Zeit fast nur Ungläubige vorfinden wird.

verhehlt, liegt darin, dass das spätere, uns in den kleinsten Einzelheiten so gut bekannte Ritual absolut nichts über die Verwendung jener Hymnen weiss; ebensowenig wissen die Exegeten irgend etwas über einen derartigen Gebrauch dieser Lieder zu berichten. V. SCHROEDER sucht diese Schwierigkeit dadurch zu beseitigen, dass er das völlige Verschwinden des ältesten, aus indogermanischer Zeit stammenden Rituals annimmt, was freilich als ein entschiedener Notbehelf gelten muss, da wir in solchem Falle nur auf ethnologische Parallellen für die Rekonstruktion des altererbten Rituals verwiesen sind, und es übrigens nicht gut verständlich sein kann, wie überhaupt solch ein Verschwinden möglich war. Zudem kann m. E. das vedische Ritual aus dem Rigveda selbst, wenn nicht vollständig so doch in gewissem Umfang rekonstruiert werden1, und auch dort finden wir nichts, das sich für die von v. SCHROEDER postulierten Tatsachen in Anspruch nehmen liesse.

Was nun die eigentliche literarische Stellung jener Hymnen betrifft, so sieht v. Schroeder in ihnen fast ausnahmslos² wirkliche Dramen, die beim Kultus aufgeführt wurden, und denen ein ganzer szenischer Apparatus — Chöre, Tänze u. s. w. — zukam, und die als Fruchtbarkeitszauber, Regenzauber u. ä. zu betrachten wären.³ Das mag in gewissen Fällen wirklich möglich oder sogar richtig sein — das Nähere erspare ich mir an dieser Stelle — tatsächlich gibt es aber unter den von v. Schroeder behandelten Hymnen solche, deren Inhalt m. E. jeder dramatischen Aufführung gänzlich spotten, wie z. B. III, 33 (Viśvāmitra und die Ströme), IV, 18 (Indras Geburt) oder VII, 103 (der Froschhymnus) u. s. w. Weiter urgiert v. Schroeder ganz bestimmt den Gesichtspunkt, dass die vedischen samvāda's — ebenso wie das vorausgesetzte vedische Ritual — am Ende einer Kulturepoche stehen, und dass von ihnen aus keine Brücken zu den späteren Literaturperioden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies hat ja schon Hillebrandt in seiner Vedischen Mythologie an mehreren Punkten mit Erfolg versucht.

Nur an einem Punkte — in Bezug auf RV. VIII, 100 (89), vgl. Myst. u. Mimus p. 340 f. — scheint er geneigt, den Ansichten Oldenberg's eine gewisse Berechtigung einräumen zu wollen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> V. Schroeder I. c., p. 16 ff. legt bei seiner Argumentation auch darauf Gewicht, dass Siva, ein Fruchtbarkeitsgott, als Patron des klassischen Dramas auftritt. Ganz neu ist dieser Gedanke nicht; wie ich aus Paulinus a S. Bartholomeo Systema Brachmanicum, Rom 1791, p. 89 ersehe, ist ähnliches schon viel früher von einem (mir leider nicht bekannten) nepalesischen Missionar, P. Constantinus ab Asculo, angedeutet worden.

Indiens leiten können. Diese kleinen kultlichen Dramen wären also die letzten Ausläufer einer schon urzeitlichen Kunstart, von der sich eben keine Erzeugnisse mehr erhalten hätten - jedenfalls auf indischem Boden nicht. Dass sich aber in der griechischen und altgermanischen Überlieferung Ähnliches erhalten hätte, ist offenbar die Ansicht v. SCHROEDER's, die er mehrfach kräftig unterstreicht. Überhaupt bewegen sich die von ihm postulierten szenischen Figuren eigentlich mehr auf indogermanischem als auf indischem Boden, was bei einem Schüler von ROTH und AD. KUHN kaum Verwunderung erregen kann. Auch die Etymologien, mit denen v. Schroeder bisweilen seine Ausführungen zu stützen sucht, stehen im Grossen und Ganzen völlig auf dem Boden, wo sich jene Forscher bewegt haben und werden für die Jetztzeit --und auch für den, der der älteren Richtung gar nicht ablehnend gegenübersteht - tatsächlich wenig verlockend sein. Das hindert nicht, dass hier wirklich Einzelnes sehr beachtenswert sein kann.1

Wie zu erwarten war stellte sich Oldenberg GN. 1909, p. 66 ff. in seiner Anzeige des Buches zu den Ansichten v. Schroeder's fast völlig abweisend. Seine Theorie aufs Neue zu begründen hat Oldenberg dort nicht für nötig befunden, seine Bemerkungen betreffen fast ausschliesslich Einzelpunkte in der Darstellung seines Gegners, weswegen ich erst später näher darauf eingehen kann. Bei der äusserst spärlichen Anerkennung, die Oldenberg dem doch sehr verdienstvollen Werke gespendet hat, bekommt mann fast den Eindruck, dass er doch die Opposition gegen seine Theorie für ernsthafter gehalten hat, als er es selbst gestehen will.

Fast gänzlich abweisend ist auch die Beurteilung des Buches bei Keith JRAS. 1909, p. 200 ff. Inhaltlich ist die Besprechung nicht besonders bedeutend, da Keith hier eigentlich davon abgesehen hat, seinen eigenen Ansichten Ausdruck zu geben, was er ja später in einem Zusammenhang ausführlich getan hat. Ich habe also keinen Grund an dieser Stelle auf die Anzeige näher

Die im Myst, u. Mimus p. 132 ff. vorgebrachten Vermutungen über Trita u. s. w. können tatsächlich mehr enthalten, als man es wohl im Allgemeinen anzunehmen geneigt sein wird. Die völlig ablehnende Haltung bei Kelth JRAS. 1909, p. 208 ist nicht berechtigt, worauf hier aber nicht eingegangen werden kann. Auf den Aufsatz v. Schroeder's über das Apälälied (WZKM. XXII, 223 ff.) gehe ich unten kaum weiter ein, bemerke aber schon hier ausdrücklich, dass mir der Verfasser in diesem Falle einen sehr glücklichen Griff gemacht zu haben scheint.

einzugehen, da ich sogleich unten Gelegenheit haben werde, die Ansichten KEITH's in dieser Frage ausführlicher wiederzugeben.<sup>1</sup>

Nicht nur eine Anzeige von 'Mysterium und Mimus im Rigveda', sondern auch eine ziemlich ausführliche Darlegung seiner eigenen Ansichten gibt WINTERNITZ in einem ausgezeichneten Aufsatze in WZKM. XXIII, 102 ff. Nach einer kurzen Übersicht der Entstehung der Akhyanatheorie und der früheren Opposition gegen dieselbe geht Winternitz auf das Buch v. Schroeder's ein, dessen einzelne Teile er ausführlich bespricht, wobei er fast an jedem Punkt zu den dort ausgesprochenen Ansichten Stellung nimmt. Dabei schliesst er sich in mehreren Fällen v. Schroeder an und kommt endlich zu dem Resultat2, dass in gewissen Fällen die dramatische Theorie wirklich berechtigt ist, während er doch die Akhyanatheorie nicht völlig aus der Welt schaffen will, sondern auch ihr hie und da einen Platz einräumt; an anderen Hymnen wiederum lässt sich keine der beiden Hypothesen gut verwenden - jene sind einfach für rituelle Zwecke gedichtet. Auch der epischen Dichtungsart räumt WINTERNITZ einen Platz - wenn auch einen bescheidenen - im Rigveda ein. Äusserst beachtenswert und von allgemeinerem Interesse sind auch die Auseinandersetzungen über den Dialog als Form der Erzählung, welche Dichtungsart WINTERNITZ durch verschiedene Literaturen und Zeiten verfolgt. Wichtig ist es auch, dass ein eminent hervorragender Kenner des Rituals es scharf hervorgehoben hat3, dass auch in dem späteren Ritual dramatischen Aufführungen an mehreren Stellen ein Platz zukommt.

Den eifrigsten Verfechter seiner Ansichten hat aber V. Schroe-DER in HERTEL gefunden, der ja tatsächlich viel früher für die dramatische Hypothese eingetreten war. Ich komme jetzt zu seinem Aufsatz 'Der Suparnädhyäya, ein vedisches Mysterium'

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei der Wiedergabe des Außatzes in JRAS. 1911, p. 979 ff. Leider sind, wie ich zu spät bemerkt habe, Кеттн's Außatze über den Ursprung des indischen Dramas in JRAS. 1912, p. 411 ff. und ZDMG. LXIV, 534 ff. nicht berücksichtigt worden. Sie sind aber für die hier besprochenen Fragen eigentlich nicht von Belang. Der Versuch Ketth's (vgl. auch JRAS. 1916, p. 535 ff.; 1917, p. 140 ff.), die Entstehung des indischen Dramas mit Hülfe des Mahäbhäsya zu Pän. III, 1, 26 zu erklären, ist durch die ausgezeichnete Abhandlung von Lüders SBPrAW. 1916, pp. 698—737 völlig beseitigt worden. Кеттн hat neuerdings die Darlegungen von Lüders nicht mit Erfolg zu bekämpfen versucht, vgl. Bull. of the School of Oriental Studies I: 4, 27 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. p. 125.

<sup>3</sup> Vgl, besonders p. 109.

in WZKM. XXIII, 273 ff., mit dem ich mich in den späteren Abschnitten meiner Darstellung eingehend beschäftigen werde. Hier hat HERTEL entschiedener als jemals über die Akhyanatheorie den Stab gebrochen und stimmt den Hypothesen v. Schroeder's fast völlig zu. Einleitend werden verschiedene Ansichten über die Frage erwähnt, wobei HERTEL auch seinen früheren Nachweis der singenden Vortragsweise der Rigvedahymnen mit neuen Aussagen zu stützen weiss. Dann wird die Akhyanatheorie nochmals einer sehr eingehenden Kritik unterworfen, wobei sie HERTEL als völlig verfehlt betrachtet. Vielmehr muss die dramatische Theorie in ausgedehntester Art benutzt werden, und HERTEL weicht nur darin von V. SCHROEDER ab, dass er die samväda-Hymnen nicht als das letzte Erzeugnis einer absterbenden Literaturperiode betrachtet, sondern vielmehr in den yäträ und den klassischen Dramen ihre direkte Fortsetzung sieht. Auch wenn alle Zwischenglieder verschwunden wären, würde nach HERTEL diese Behauptung stich halten1; glücklicherweise ist uns aber ein Zwischenglied erhalten geblieben, der Suparnādhyäya, dessen Charakter als 'vedisches Mysterium' HERTEL äusserst eingehend und nicht überall gleich glücklich zu begründen sucht. Am Ende<sup>2</sup> fasst HERTEL seine Kritik der Ansichten OLDENBERG's und seine eigenen Aufstellungen in gewissen Thesen zusammen, denen ich hier das Wichtigste entnehme: gegen OLDENBERG wird hervorgehoben, dass die Inder absolut nichts von Prosaeinlagen in den Samvāda's wissen, dass die 'itihūsa-Verse' beweisen, dass auch erzählende Teile metrisch abgefasst wurden, dass es eine durch nichts begründete Annahme ist, die postulierten Prosaeinlagen wären nicht fixiert gewesen, dass der in den Brähmana's herrschende Erzählungstypus Prosa ohne samvāda-Einlagen ist, und dass, wo sich im Brähmana zufällig metrische Bestandteile finden, das Ganze nicht dem OLDENBERG'schen 'Akhvana' entspricht, sowie endlich, dass es unzulässig und methodisch unrichtig ist, von einem späten Werk wie dem Jätaka, dessen literarischer Charakter nicht feststeht, auf den Rigveda schliessen zu wollen. Als eigene Behauptungen stellt HERTEL hauptsächlich folgendes auf: die Samvāda's sind dramatische Werke, und wurden - mit Ausnahme der Monologe - von mindestens zwei Personen vorgetragen; in Rigveda I, 165. 170-171 und X, 51-53 liegt schon eine Art

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. p. 299.

<sup>2</sup> Vgl. p. 341 ff.

Akteneinteilung vor; der Suparnādhyāya ist sicher ein Drama; v. Schroeder ist auf ganz anderem Wege zu demselben Resultat gekommen; schon die Vājasaneyi-Samhitā kennt einen Schauspielerstand, den śailūṣa, und später kommen granthika, Akteure mit bemalten Gesichtern, und kuśīlava, 'Rhapsoden' oder 'Schauspieler', vor; als direkte Nachkommen des alten Dramas sind wohl die yūtrā zu betrachten, während bei dem klassischen Schauspiel der griechische Einfluss¹ nicht absolut abgewiesen werden darf; aus dem samvūda hat sich die metrische Erzählung der Inder entwickelt, während die prosaische sich unabhängig davon ausgebildet hat; endlich müssen 'rein dramatische Einlagen im Jātaka'² nach den vedischen Dramen beurteilt werden, nicht umgekehrt.

HERTEL's Behauptungen enthalten unzweifelhaft viel Erwägenswertes und wichtiges; auf das Nähere komme ich unten ein. Schliesslich hat HERTEL als Ergänzung seiner Ausführungen in WZKM. XXIV, 117 ff. durch eine — wahrscheinlich irrelevante — Stelle aus dem Harivamśa³ zu beweisen gesucht, dass bei den Opferfesten 'kultliche Dramen' aufgeführt wurden, und kleinere Nachträge zu seiner grösseren Abhandlung gegeben. Etwas besonders wichtiges kommt da nicht vor.

In einem Aufsatz in JRAS. 1911, p. 979 ff. hat KEITH seine Ansichten über die Akhyanatheorie und die dramatische Hypothese HERTEL's und v. SCHROEDER's ziemlich ausführlich entwickelt. Nach einer ganz kurzen Historik der Frage weist KEITH zuerst jeden Gedanken an indogermanisches Alter des Akhyanatypus ab, da weder die keltischen noch die germanischen Beispiele - die letzteren sind zudem überhaupt unklar 4 - dazu ausreichen, so etwas zu beweisen, und keine Spur von einer prosaischpoetischen Vorstufe der homerischen Epen vorliegt. Dann kommt er auf das eigentliche Thema, die Kritik der Akhyanatheorie: zuerst wird zugestanden, dass prosaisch-poetische Form der späteren Sanskritliteratur geläufig ist - Beispiele: Tantrākhyāyika, Hitopadeśa u. s. w. - dass aber die dortigen Typen für den Rigveda von keinem Belang sein können, da sie einer ganz anderen Art von Poesie angehören. Deswegen war es natürlich, dass Oldenberg Stützen für seine Theorie ganz anderswoher

Vgl. WINTERNITZ WZKM. XXIII, 127 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. besonders Windisch Der griechische Einfluss im indischen Drama, Berlin 1882, und H. REICH Der Mimus, Berlin 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. HERTEL WZKM. XVIII, 158 ff.

II, 91, 24 ff., vgl. Sylvain Lévi Le théatre indien, p. 327 f.

zu holen suchte, nämlich im Jātaka; doch findet KEITH in Anschluss an HERTEL u. a., dass es methodisch unrichtig ist, aus einem Buch, dessen literarischer Aufbau völlig inhomogen und dessen Stellung zum grössten Teil unklar ist, Materialien für die Beurteilung der rigvedischen Lieder aufsuchen zu wollen. In der vedischen Literatur selbst und ihren Hilfswissenschaften - Nirukta u. s. w. - findet sich aber keine Spur der einstigen Existenz eines literarischen Typus, der dem von OLDENBERG postulierten entsprechen würde; ferner hat schon HERTEL hervorgehoben, dass OLDENBERG es nicht hat erklären können, warum denn eigentlich die Prosa der 'Akhyānas' verschwunden sei, und KEITH bemerkt im Anschluss daran, dass die ältere Quelle des schwarzen und weissen Yajus offenbar Prosa enthalten hat, was für eine sehr fernliegende Zeit beweisend wäre. Da nun aber OLDENBERG sich auf die Sunahsepa-Geschichte des Aitareya und die Purūravas-Urvasī-Sage des Satapatha als tatsächlich vorhandene 'Akhvānas' beruft, so sucht KEITH im Einzelnen nachzuweisen, dass die Komposition jener Brähmanaerzählungen absolut nicht zu dem von OLDENBERG geforderten Typus stimmt. Ebenso abweisend stellt sich KEITH zu dem Versuch in MBh. I, 661 ff. und III, 13141 ff. prosaisch-poetische Erzählungen im Sinne OLDENBERG's finden zu wollen, wobei ihm HERTEL's Ausführungen über diese Dinge vorbildlich sind. Was schliesslich auf p. 992 ff. über RV. VIII, 100 (89) ausführlich bemerkt wird, glaube ich hier nicht berücksichtigen zu brauchen, da dieser Hymnus von mir in WZKM. XXV, 200 ff., wie ich noch immer glaube, im wesentlichem richtig erklärt und beurteilt worden ist und somit als Stütze der Akhvanatheorie nicht mehr verwendbar ist.

Nachdem dann die Akhyānatheorie abgefertigt ist, kommt KEITH auf die von LÉVI, HERTEL und v. SCHROEDER entwickelten Ansichten, die ebensowenig seinen Beifall zu gewinnen vermocht haben. Weder Tanz noch Gesang können im altvedischen Ritual sicher nachgewiesen werden<sup>2</sup>, und somit müssen wir die samvāda-Hymnen selbst in Bezug darauf prüfen, ob in ihnen irgend etwas wirklich auf dramatische Aufführung hinweist. Dies scheint aber

<sup>2</sup> Was den Gesang betrifft, so glaube ich nicht, dass Keith mit Recht Hertel's Ansicht abgewiesen hat; dass in Indien Verse zu aller Zeit gesungen worden sind, wird doch richtig sein.

Dowohl ich mit dieser Einwendung einverstanden bin, muss ich doch bemerken, dass Keith's Analyse der Sunahsepa-Geschichte (p. 988 f.) mir sehr sonderbar zu sein scheint, vgl. die ausführliche Entgegnung bei Oldfinberg GN. 1911, p. 461 ff., die im Wesentlichen das Richtige zu treffen scheint.

kaum der Fall zu sein, und zudem schweigt die spätere Literatur vollständig über das vorausgesetzte rituelle Drama der ältesten Zeit, eine Verschwiegenheit, die nicht durch v. Schroeder's Hypothese von dem im Aussterben begriffenen altvedischen Mysterium erklärt werden kann. Dass der phallische Charakter gewisser kultlicher Dramen von der höheren Priesterschaft verabscheut wurde, wie v. Schroeder meint, wird von Keith unter Hinweis auf die Riten beim Mahävrata, beim Asvamedha u. s. w. in Abrede gestellt. Auch HERTEL's Verknüpfung des postulierten kultlichen Dramas mit dem klassischen wird von KEITH abgewiesen, da er überhaupt nicht an ein vedisches Drama glaubt. Somit kommen wir dazu, dass auch die dramatische Hypothese in ihrer ganzen Ausdehnung zu verwerfen ist, und die Erklärung anderswo gesucht werden muss. KEITH hat sie uns nicht gegeben, denn was auf p. 1005 ff. gesagt wird ist viel zu skizzenhaft, um irgendwas erklären zu können, und verliert sich zudem in Hypothesen über den Ursprung des indischen Dramas, die nicht minder nebelhaft sind als die von ihm selbst gerügten. So endet hier Alles in einem trostlosen non liquet.

KEITH'S Aufsatz enthält freilich weder an Material noch an Erklärungen etwas wesentlich Neues, was hier zu geben wohl auch kaum die Absicht des Verfassers gewesen sein wird. Dass er durch eine ziemlich ausführliche Darlegung und Besprechung des bisher Geleisteten von Wert sein muss, soll natürlich gar nicht in Abrede gestellt werden.

In seinem Aufsatz 'der Typus der prosaisch-poetischen Erzählung und die Jätakas' in GN. 1911, p. 441 ff. wendet sich OLDENBERG vornehmlich gegen KEITH und seine Auffassung der Jätakas. KEITH behauptete nämlich auf p. 985 seines eben erwähnten Aufsatzes, von dem Jätakabuch könnte mann eigentlich ganz gut die bekannten Worte von WERENFELS brauchen:

Hic liber est in quo quærit sua dogmata quisque, invenit et pariter dogmata quisque sua.

An dieser oberflächlichen Auffassung übt OLDENBERG eine m. E. vernichtende Kritik aus; er spricht als seine Ansicht aus — die er ausführlich begründet — dass die Jātakaprosa, sowie sie jetzt vorliegt, nicht die ursprüngliche sein kann, sondern vielmehr an die Stelle einer älteren Fassung getreten ist<sup>1</sup>, während die Verse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach dem, was ich ZDMG. LXVI, 41 f.; WZKM. XXVI, 92 f. in aller Kürze über die Jätakaprosa ausgesprochen habe, kann ich der Ansicht OLDEN-BERG's ganz gut zustimmen.

doch das Älteste und von Anfang an unverändert bestehende der ganzen Komposition sein müssen. Darüber, dass einfach die ganze Masse der Jātakaverse von dem Prosaverfasser aus schon vorhandener epischer, dramatischer oder Śāstra-Literatur entlehnt worden wäre, kann ja überhaupt nach den Ausführungen OLDENBERG's keine Rede mehr sein; dass eine derartige Ansicht vorgetragen worden ist, ist schon ziemlich sonderbar — Gläubige wird sie wohl kaum in sehr grosser Anzahl gefunden haben. OLDENBERG weist dann weiter darauf hin, dass die prosaisch-poetische Form innerhalb der Pāliliteratur gar nicht auf das Jātaka beschränkt ist, sondern schon älteren Teilen des Kanons angehörte, was an den einleitenden Kapiteln des Mahāvagga aufgezeigt wird.

Von der Päliliteratur schliesst OLDENBERG (p. 459 ff.) wie früher auf die vedische Periode zurück, indem er an die literarische Verknüpfung der altbuddhistischen Dialoge an die Upanisaden<sup>2</sup> u. s. w. hinweist. Dann folgen einige Beispiele, die wir schon kennen, und die noch immer als Zeugnisse für die Akhyānaform in Anspruch genommen werden: der Suparnādhyāya, dessen dramatischer Charakter von OLDENBERG (wie übrigens auch von KEITH) bestritten wird<sup>3</sup>; die Geschichte von Sunahsepa, dessen Analyse durch KEITH von OLDENBERG einer schlagenden Kritik unterworfen wird, indem er mit vollem Recht den Hyperskeptizismus seines Gegners zurückweist, der zu höchst wunderbaren Schlussfolgerungen geführt hat.<sup>4</sup> Endlich werden von OLDENBERG noch andere Stellen der Brähmanaliteratur — Maitr. S. IV, 8, 1; S.Br. XI, 5, 5; Ch. Up. IV, 3; V, 11 sowie die Kathopanisad — als Beispiele des von ihm postulierten Akhyāna angeführt, worauf

<sup>1</sup> Vgl. dazu besonders WINDISCH SA. XXVII: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Seine Ansichten über die literarische Form der Upanisaden hat Olden-BERG in seinem Buche 'Die Lehre der Upanishaden und die Anfänge des Buddhismus', Leipzig 1915, p. 148 ff. meisterhaft ausgeführt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Den Hinweis auf Ait. Br. VII, 18, 10—11 habe ich in diesem Zusammenhang nicht völlig verstehen können; er ist ja auch sehr fragmentarisch.

Wenn z. B. Keith JRAS. 1911, p. 989 den Rohita der Sunahsepageschichte einfach dem in Ait. Br. VII, 15, 1 angeführten Verse seine Existenz verdanken lässt, so ist das völlig dieselbe Methode, wie wenn Franke WZKM, XX, 352 ff. gewisse Ereignisse, die in der Jätakaprosa — aber auch bei den Jainas — erzählt werden, aus einigen Gäthäs völlig auf eigene Faust hin von dem Prosaverfasser konstruiert sein liess. Diese oberflächliche Auffassung glaube ich schon in meinen Paccekabuddhagesch. p. 106 ff. völlig richtig zurückgewiesen zu haben, vgl. Winternitz WZKM. XXIV, 107. Diese Art von Skepsis, wie sie überhaupt von Keith gerade con amore ausgeübt wird, führt die Wissenschaft, wenn sie eingebürgert würde, eher zurück als vorwärts.

erst später eingegangen werden kann. Zum Schluss kommt er auch auf die Frage, die früher von ihm kaum erörtert worden ist, ein, warum denn eigentlich bei Erhaltung der Verse die Prosa des rgvedischen 'Ākhyāna' geschwunden sein soll. Dabei sucht OLDENBERG z. B. durch die Vorschriften über den Vortrag des Śaunaḥśepam ākhyānam (Ait. Br. VII, 18, 13), nach denen rcaḥ mit om, gāthāḥ aber mit tathā begleitet werden, zu erweisen, dass überhaupt nur die Verse als wirklich wichtig betrachtet wurden.¹ Zudem wäre für ein prosaisch-poetisches Gedicht im Rigveda kein gebührender Platz dagewesen, da diese Sammlung sonst nur strophisches Material enthielt; da aber doch 'der natürliche Platz für sie im Rgveda war', hat man nur die Verse aufgenommen, die Prosa aber, deren Wortlaut ja zudem nicht ganz fixiert war, fallen lassen.

Auch dieser Außatz von OLDENBERG ist reich an scharfsinnigen Beobachtungen, die in einer anmutigen Form mitgeteilt werden. In dem, was der Verfasser über das Jātaka zu sagen weiss, wird man ihm wohl so ziemlich durchaus zustimmen müssen, da er die Kritik seiner Gegner vollständig zurückgewiesen hat; inwieweit es mir möglich sein wird, seinen übrigen Darlegungen Folge zu leisten, wird sich aus den eben folgenden Erörterungen herausstellen.

In dem Vorhergehenden habe ich nun die wichtigsten der bisherigen Arbeiten über die Akhyanatheorie und damit zusammenhängenden Fragen ganz kurz referiert; man wird dabei sofort bemerkt haben, dass ich mich fast durchgehend jeder Beurteilung oder Widerlegung der erwähnten Ansichten enthalten habe. Ich hielt es nämlich nicht für angebracht von vornherein zu jeder Einzelfrage Stellung zu nehmen, da ich doch auch solchenfalls genötigt gewesen wäre, die verschiedenen Theorien in ihrer ganzen Ausdehnung nochmals zur Prüfung aufzunehmen. Zudem hätte ich mich dann gar zuviel mit Detailkritik abmühen müssen, wenn ich z. B. bei der Besprechung von 'Mysterium und Mimus im Rigveda' die Auffassung des Verfassers über jeden einzelnen von ihm be-

¹ Dieser Einwand ist m. E. nichtig — denn wo sollten dann während des Verlaufs des Prosaberichtes jene Exclamationen angebracht werden? Sind doch in der strophischen Komposition die Scheidezeichen sehr stark markiert, was in der Prosa ja nicht immer der Fall ist.

handelten Hymnus oder Vers hätte prüsen müssen. Da serner m. E. — was schon hier ausgesprochen werden mag — die in Betracht kommenden Lieder des Rigveda gar nicht einheitlich sind und somit weder, wenn man es mit Oldenberg hält, noch, wenn man Lévi, Hertel und V. Schroeder zustimmt, unbedingt nach einem und demselben Maasstabe beurteilt werden dürsen, kann ich meine Ansichten nur durch eine erneute Durchmusterung jener Hymnen darlegen, was besser in einem Zusammenhang geschicht. Ich gehe also jetzt daran, zuerst die beiden grossen Theorien — die Akhyānatheorie und die dramatische — etwas ausführlicher zu besprechen um dann zum Schluss meiner eigenen Meinung, insoweit ich mir eine solche habe bilden können, Ausdruck zu geben.

Die Akhyānatheorie hat als die jedenfalls in ausgeführter Form zuerst vorliegende¹ den Anspruch darauf, zuerst berücksichtigt zu werden. Vergegenwärtigen wir uns also nochmals, was der Begründer der Theorie eigentlich unter einem 'Akhyāna' verstanden wissen wollte.

Als standard work der prosaisch-poetischen Form galt wohl für OLDENBERG und gilt noch immer die Jätakaliteratur.<sup>2</sup> Unzweiselhast haben wir hier vor uns ein Werk, das in seiner jetzigen Gestalt aus Vers und Prosa besteht, wo aber schon die Sprachform — von anderen Zeugnissen vorläusig abgesehen — es unzweideutig beweist, dass den Versen ein viel höheres Alter zukommt als der Prosa. Zudem findet sich ja nicht nur in dem bekannten Phayre-Manuskript die Jätakasammlung nur aus Strophen bestehend, sondern so etwas kommt auch anderswo vor.<sup>8</sup> Nun sind aber die Jätakas zum grössten Teil, wenn man nur die Verse liest, nicht verständlich<sup>4</sup>, und daraus schliesst man doch am ehesten, entweder dass grössere Teile von ganz und gar strophischen Erzählungen später in Prosa umgearbeitet worden sind,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Freilich haben sich AD. Kuhn und Max Müller früher für die dramatische Theorie ausgesprochen, doch nur ganz kurz und auch nur in vereinzelten Fällen. Erst von Levi an kann man von einer Opposition gegen die Akhyanatheorie sprechen.

<sup>2</sup> Vgl. GN. 1911, p. 441 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Oldenberg GN. 1911, p. 447.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dies trifft offenbar am ehesten mit den kürzeren, nur wenige Strophen umfassenden Erzählungen, die die Hauptmasse des Jätakabuches ausmachen, zu. Dass einzelne grössere Jätakas auch ohne Prosaeinlagen verständlich sind, soll nicht verneint werden (vgl. HERTEL WZKM. XVIII, 148 ff.). Als Gegenbeweise können aber jene vereinzelten Ausnahmen m. E. nicht verwendet werden.

was deshalb unglaublich ist, weil in der indischen Literatur der Weg sonst der umgekehrte zu sein pflegt, oder auch dass die jetzige Prosa eine ältere ersetzt hat, was sich ja unter Umständen erklären lässt. Dabei kommen wir aber, soviel ich sehe, nur dann durch, wenn wir mit OLDENBERG annehmen, dass die Prosaeinlagen vom Ansang an ihrem Wortlaut nach nicht fixiert waren, und dass somit der uns vorliegende Prosatext - möglicherweise nur mit einer Ausnahme1 - den ursprünglichen nur in bedingter Weise wiedergibt. Zu dieser Annahme stimmen nun auch zwei Umstände, die nicht übersehen werden dürfen: erstens die zahlreichen Diskrepanzen zwischen den Versen und der uns vorliegenden Jātakaprosa, wobei sich letztere immer als schlechter erweist. und zweitens das nicht ganz spärliche Vorkommen von Jätakaerzählungen in den älteren kanonischen Schriftsammlungen, wobei freilich neben den Versen Prosa gegeben wird, die aber nicht genau zur Atthakathā der Jātakas stimmt.2

Im grossen und ganzen darf also OLDENBERG die Jätakas für seine Theorie in Anspruch nehmen, wenn auch vielleicht nicht alle dem Jätakabuche gehörigen Texte in gleicher Weise entstanden sind. Nun dehnt er ferner neuerdings seine Untersuchung auch auf andere Schichten der kanonischen Päliliteratur, z. B. die Einleitung des Mahāvagga, aus und betont, dass auch dort prosaisch-poetische Form herrscht<sup>8</sup>; eine solche tritt auch im Sutta-Nipāta4, im Samyutta-Nikāya u. a. hie und da zu Tage und darf nach den Parallelen, die auch nördliche Texte wie das Mahavastu bieten, als in der buddhistischen Literatur von altersher fest eingebürgert gelten. Nur scheint es mir fraglich, ob wirklich diese älteren kanonischen Texte mit den Jatakas auf eine Linie gestellt werden dürfen. Ferner weist OLDENBERG auf den Zusammenhang, der sich unzweifelhaft zwischen den altbuddhistischen belehrenden Dialogen und der Upanisadliteratur vorfindet<sup>5</sup>, und auf die Ähnlichkeit zwischen buddhistischen und vedischen Rätselsprüchen hin, um in dieser Weise der Einwendung zu begegnen, dass man überhaupt buddhistische Schriftdenkmäler ihres jüngeren Datums wegen bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das wäre nach Oldenberg GN. 1911, p. 448 A. 1 das Kunālajātaka (Jūt. 536), das *hanonische Prosa* enthalten soll. Ich habe das Stück selbst nicht genau untersucht.

<sup>2</sup> Vgl. darüber besonders Oldenberg GN. 1912, p. 185 ff.

<sup>8</sup> GN. 1911, p. 457 ff.

Vgl. Senart JA. 1901: I, 401; Oldenberg GN. 1911, p. 451 A. 3. 5 GN. 1911, p. 460.

der Beurteilung vedischen Materials nicht verwenden dürfe.¹ Dabei wird man wohl aber vorläufig einwenden dürfen, dass die Übereinstimmung einzelner Rätselsprüche — wie weit sie sich erstreckt, habe ich nicht untersuchen können — gerade wegen der Natur dieser literarischen Gattung nicht viel zu bedeuten hat; und was die buddhistischen Lehrvorträge und die Upanişadtexte betrifft, so lassen sie sich doch nur in sehr beschränktem Maasse überhaupt für die Theorie OLDENBERG's verwenden.²

Vorläufig sei nun aber dem, wie ihm wolle; für OLDENBERG ist nun die Kette, die die buddhistische Literatur mit der vedischen verbinden soll, ziemlich fest zusammengefügt. In der Brähmanaperiode finden sich nun aber mehrere Beispiele der prosaischpoetischen Kompositionsart, von denen die hervorragendsten die Geschichte des Sunahsepa (Ait. Br. VII, 13 ff.) und die Sage von Purūravas und Urvašī (S.Br. XI, 5, 1 ff.)3 sind. Ferner kommt dazu der aus spätvedischer Zeit stammende Suparnādhvāya, der nach Oldenberg unverständlich ist, wenn nicht hie und da Prosaeinlagen dagewesen wären, die uns freilich verloren gegangen sind, wohl aber aus der Version des Mahābhārata ihrem Sinne nach suppliert werden können. Aus dieser Zeit liegen also, wenn wir uns OLDENBERG anschliessen, tatsächlich echte 'Akhyanas' vor, die uns die literarische Form, um die es sich hier handelt, klipp und klar vor die Augen stellen. Diese Periode liegt aber der des Rigveda nicht allzu fern, und warum sollte dann nicht auch zu der Zeit, da die hochheiligste Hymnensammlung der Brahmanen entstand, eine prosaisch-poetische Literaturart vorhanden gewesen sein. Bei dem ziemlich geringen zeitlichen Abstand zwischen Veda- und Brähmanaperiode, für den OLDENBERG immer eingetreten ist, können jedenfalls chronologische Bedenken hier nicht ins Feld geführt werden.

Besonders der Suparnādhyāya ist hier sehr verwendbar und wurde ja auch von OLDENBERG schon von Anfang an herangezogen. Denn hier liegt doch ein vedischer — mag sein spät-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> KEITH JRAS. 1911, p. 986. Ähnliches hat auch HERTEL mehrmals hervorgehoben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das wäre ja nur der Fall, wenn sich erweisen liesse, dass solche Vorträge in ihrer jetzigen Fassung um den Kern gewisser älter fixierter Verse aufgebaut wären. Das trifft ja aber bei solchen Texten überhaupt nicht zu.

<sup>\*</sup> Daraus, das dies in GN. 1911, p. 441 ff. nicht namhaft gemacht worden ist, darf wohl nicht geschlossen werden, dass Oldenberg an deren Charakter als Akhyana nicht mehr glaubt.

<sup>4</sup> ZDMG. XXXVII, 54 ff.

<sup>4 - 20213.</sup> J. Charpentier.

vedischer, aber den metrischen Verhältnissen nach entschieden vorbuddhistischer¹ — Text vor, dessen uns einzig und allein erhaltene metrische Bestandteile unzusammenhängend und unverständlich sind, und nur unter der Voraussetzung begriffen werden können, dass einst ein verbindender Prosarahmen da war; seines nicht feststehenden Wortlauts wegen wurde dieser aber nicht schriftlich fixiert und ist auf diese Weise verloren gegangen. Ferner muss wohl zugegeben werden, dass unter spätvedischen Texten gerade der Suparnädhyäya in gewissen Beziehungen einigen Teilen des Rigveda am nächsten steht²; dann liegt es aber sehr nahe von diesem Punkt aus, auch auf den Rigveda schliessen zu wollen, und dabei sind es ja vor allem die samväda-Hymnen, die ernsthaft in Betracht kommen können, um so mehr weil einige von ihnen (IV, 18; VIII, 100 (89), vgl. auch IV, 26—27) auch inhaltlich mit dem Suparnädhyäya verwandt zu sein scheinen.

Nun waren jene samvāda-Hymnen schon den altindischen Exegeten mehr oder weniger unverständlich — nach Oldenberg jedenfalls absolut, da er der späteren bei Yāska, Sadguruśisya, Sāyana u. a. kodifizierten Itihāsatradition überhaupt keinen Wert oder nur einen sehr bedingten hat beimessen wollen. Und dies hat dann offenbar darin seinen Grund, dass die uralte Prosatradition schon lange vor der Zeit der ältesten Exegeten spurlos untergegangen war, was wiederum darauf beruht, dass jene Prosaeinlagen dem Wortlaut nach nicht fixiert waren, sondern jedem beliebigen Rezitator überlassen wurden. Also wurden von den ursprünglichen 'Ākhyānas' in den kanonischen Rigvedatext nur die strophischen Bestandteile aufgenommen, während die prosaischen Zitaten allmählich gänzlich ausstarben, was unzweiselhaft als auf einem riesenhaften Bruch in der gesamten Tradition beru-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ZDMG. XXXVII, 74 ff.; vgl. auch GN. 1915, p. 513 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diesen Beweisgrund urgiert sonderbarerweise nicht Oldenberg sondern Hertel (WZKM. XXIII, 340 f.), dessen Behauptung, der Verfasser von Sup. 30, 5 wollte das Stück in den Rigveda aufgenommen wissen, mir so ziemlich in der Luft zu schweben scheint. Wenn zur Zeit des Suparnädhyäya der Rigvedatext nicht schon feststand, wo unter den realt sollte einem solchen Werke ein Platz eingeräumt werden?

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In Bezug auf RV. VIII, 100 (89) wollte Oldenberg dies jedenfalls früher nicht annehmen; bei der Abfassung der Nachträge zu Rigveda II war ihm mein Artikel in WZKM. XXV, 290 ff. noch nicht bekannt, und ich weiss somit nicht, ob er mit ihm einverstanden ist.

<sup>4</sup> Vgl. Kerth JRAS. 1911, p. 987.

hend aufgefasst werden muss, denn anders liesse sich so etwas nicht begreifen.<sup>1</sup>

So liegt nun die Akhyānatheorie fertig vor; die Ungereimtheiten, die sie unzweiselhaft in sich birgt, wurden teils durch ein scheinbares Übereinstimmen verschiedener Tatsachen, teils auch durch OLDENBERG's glänzende Darstellungsweise ziemlich unbemerkbar gemacht. Die Theorie wurde lange Zeit fast wie ein seststehendes Dogma aufgenommen.

OLDENBERG'S Anhänger haben der Theorie in den Hauptsachen wenig Neues hinzugefügt, wie ja auch in der Beziehung wenig zu tun war. Nur dass GELDNER statt 'Akhyāna' den unzweiselhaft richtigeren Namen 'Itihāsa' eingeführt hat — was OLDENBERG übrigens nicht aufgenommen hat — und zugleich den Beweis für die einstige Existenz eines Itihāsaveda durchführte; diesen Beweis hat SIEG noch weiter gestützt. Die Verdienste des SIEG'schen Buches sind übrigens sehr bedeutend und seine Resultate bleiben zum grössten Teil auch unabhängig von der Akhyānatheorie bestehen. Der Hauptfrage hat er aber kaum etwas Neues hinzugefügt.

Bei einer Beurteilung der Akhyanatheorie muss man m. E. davon ausgehen, dass diese weder selbst für alle Fälle ausreichend ist, noch durch eine andere, die allgemein gültig wäre, ersetzt werden kann.<sup>2</sup> Ich habe mich nicht überzeugen können, dass die Lieder des Rigveda, um deren Erklärung es sich ja eigentlich handelt, alle in derselben Weise beurteilt werden können oder dürfen; vielmehr scheinen sie mir manchmal ganz verschiedenen literarischen Gattungen anzugehören.

Wenn ich nun auf die Akhyānatheorie etwas näher eingehe, so fange ich am besten von hinten an, d. h. ich möchte mit den spätesten Literaturerzeugnissen, die OLDENBERG für seine Hypothese verwertet hat, beginnen. Das sind nun die Jātakas. Es wäre nicht angebracht, hier näher auf die Entstehung und Stellung dieser Literaturgattung einzugehen, was ja übrigens grosse Bücher füllen würde; ich habe aber schon oben<sup>3</sup> ausgesprochen, dass ich die Ansichten OLDENBERG's über die Jātakasammlung im wesent-

Die von Oldenberg GN. 1911, p. 465 ff. für das Verschwinden der Prosa namhaft gemachten Gründe kann ich nicht gutheissen, worauf ich gleich zurückkomme.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Darin stimme ich also Keith völlig bei.

<sup>3</sup> Vgl. p. 44.

lichen teile, und nicht mit HERTEL1 den literarischen Charakter des Jātaka für wesentlich unklar zu halten vermag. Nur darin weiche ich prinzipiell von OLDENBERG ab, dass ich die vorbuddhistischen Beispiele der Dichtungsart, zu denen die Jātakas gehören, für nicht aufgefunden halte. Es ist mir nämlich nicht möglich, bei dem unendlich weiten Abstand, den m. E. die buddhistische Literatur von dem Rigveda trennt2, die eine direkt an die andere anzuknüpfen, umsomehr weil mir die verbindenden Glieder vorläufig ganz und gar zu fehlen scheinen. Obwohl OLDENBERG natürlich darin Recht hat, dass der altbuddhistische lehrhafte Dialog sich nahe an die literarische Form der Upanisaden anschliesst, und dass auch sonst zwischen buddhistischer und spätvedischer3 Literatur sich vielfache Anklänge vorfinden, so vermag ich doch die Vorbilder des Jataka in der vedischen Periode nicht zu entdecken. Eine Fabelliteratur gab es in dieser älteren Zeit nicht, oder - falls man sich bedachtsamer ausdrücken will - aus vorbuddhistischer Zeit ist eine solche uns nicht erhalten. Wo und wie in Indien die Tierfabel entstanden ist, wird wohl niemals klargelegt werden können, da uns jeder Einblick in die Verhältnisse der vorbuddhistischen Zeit versagt ist4; doch kann ich den Gedanken nicht gänzlich abweisen, dass die literarische Idee, verschiedene Tiere menschlisch reden, denken und handeln und in ganz und gar menschlischen Situationen auftreten zu lassen, ziemlieh nahe mit der detaillierten Entwicklung der Seelenwanderungslehre zusammenhängt, und somit erst in der späteren vedischen Periode ganz heimisch wurde.<sup>5</sup> Dass uns aber aus dieser Zeit keine Fabeln erhalten sind, lässt sich gut daraus erklären, dass aus dieser Zeit ja gar keine völkische Literatur, sondern nur ri-

<sup>1</sup> WZKM. XXIII, 278 ff. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich bemerke vorläufig, dass ich mich mit den Ansichten über das Alter des Veda, die Jacobi hervorgebracht hat, prinzipiell in Übereinstimmung befinde. Sie sind jedenfalls durch die neuesten Einwendungen von Oldenberg und Ketth nicht widerlegt worden. Mir scheint es, dass die Tendenz im allgemeinen die ist, die Chronologie nach hinten auszudehnen, und dies wird auch in Indien zutreffend sein. Äusserst beachtenswert scheinen mir die Bemerkungen bei Winternitz Gesch. d. ind. Lit. I, 246 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Auch an den Rigveda finden sich hie und da vereinzelte Anklänge (vgl. LANMAN Festgr. Roth, p. 187 f.), die doch sehr spärlich sein müssen.

<sup>4</sup> In Anbetracht dessen würde man beinahe mit Benfey an buddhistische Entstehung der ganzen Gattung zu glauben geneigt sein; doch liegen wohl die Verhältnisse nicht mehr so einfach.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dass in der Geschichte von Kadra und Vinata eigentlich eine sehr alte Tiersage vorliegt, wird unten im Kap. V entwickelt werden.

tuelle, theologisch-philosophische und gelehrte Schriften vorliegen.1 Dass eine gnomische Poesie, deren Fragmente wir auf Schritt und Tritt in der Jatakasammlung vorfinden, in vedischer Zeit vorhanden war, bezeugen uns ja die Texte zur Genüge; ob aber schon damals Sammlungen solcher Literatur tatsächlich vorlagen, scheint mir nicht bewiesen werden zu können und ist jedenfalls für die jetzige Frage völlig irrelevant. Das Jätakabuch enthält nun ferner auch grössere Balladen oder, man möchte beinahe sagen, kleinere Epen, die bisweilen in hunderten von Versen ausgesponnen werden; nun ist uns aber der Sagen- und Legendenschatz der vedischen Periode teils durch deren Literatur, teils auch durch das Mahäbhärata in ziemlich weiter Umfassung bekannt, und es ist eigentlich merkwürdig, wie spärlich dieses Material in den Jätakas auftritt. So z. B. findet sich die Sage von Rama in einer Gestalt, die sich neben der Fassung des Rāmāyana als jünger erweist2, und die Helden des Mahābhārata, die ohne Zweifel der spätvedischen Periode angehörten, sind dem Jataka fast völlig unbekannt3; alte vedische und epische Heldennamen kommen fast nur in vereinzelten Aufzählungen oder in missverstandenen oder verballhornten Situationen vor; die Krsnasage ist von den Jätakaverfassern stark verändert und verdreht worden\* u. s. w. Neben dem ziemlich vielen, das das Jātakabuch mit der vedisch-epischen Erzählungsliteratur gemeinsam hat, steht, soviel ich sehe, eine viel grössere Menge von Sagen- und Legendenstoff, der sich im Brähmana und Epos nicht wiederfindet, und der folglich einer völklicheren Literatur, deren vorbuddhistische Erzeugnisse uns nicht vorliegen, angehören muss. Mit der vorhandenen vedischen Literatur das Jātaka zu verknüpfen ist mir also nicht möglich; ebenso wie die Stoffe der Sammlung zum grössten Teil einer Volksliteratur entstammen, die uns nicht erhalten ist, scheint mir auch seine literarische Form keine uns vorliegenden älteren Vorbilder zu haben. Darin stimme ich also jedenfalls HERTEL<sup>5</sup> bei, dass ich es für unzulässig halte, die Jātakas als Hülfsmittel für die Rekonstruktion eines der altvedischen Literatur zugeschriebe-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich meine natürlich nur, dass in spätvedischer Zeit Tierfabeln vorhanden gewesen sein können; die spezielle Ausbildung der Fabel zu Jätaka kommt m. E. nur auf die Rechnung der Buddhisten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jacobi Das Rāmāyaņa p. 84 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. auch WZKM. XXVIII, 237.

<sup>4</sup> Vgl. LÜDERS ZDMG. LVIII, 687 ff.

WZKM. XXIII, 343.

nen Typus verwenden zu wollen. Die Akhyānatheorie — wenn wir sie immer noch so nennen dürfen — ist für die Jātakaliteratur unzweifelhaft im grossen und ganzen zutreffend, kann aber nicht mit Hülfe gerade dieser Literatur weiter nach hinten geführt werden, da die Jātakas und die uns erhaltenen spätvedischen Texte zu völlig verschiedenen Gattungen gehören.

Wir kommen ferner zu der epischen Literatur, deren intimer Zusammenhang mit der vedischen nicht zu verneinen ist.2 OLDEN-BEBG hat schon ZDMG. XXXVII, 84 f. auf das sogenannte Pausyaparvan (MBh. I, 661 ff.) hingewiesen, das vorwiegend aus Prosa. aber mit hie und da eingeschobenen metrischen Teilen besteht. Er meint, dass sich das Stück durch grössere Einfachkeit von den umgebenden Partien scharf abhebe und somit einer Zeit angehöre in welcher die literarischen Eigentümlichkeiten der Brahmana-Periode ... noch nicht aufgehört haben fortzuwirken'. Das mag wahr sein; dass aber hier ein 'Akhyana' nach dem Muster OLDEN-BERG's vorliege, bestreite ich entschieden, wie das schon früher HERTEL<sup>3</sup> getan hat. Betrachten wir die eigentümliche und, wie ich gern glaube, sehr altertümliche Erzählung etwas näher: nach der für die Fortsetzung der Geschichte völlig irrelevanten Einleitung über Janamejaya, seine Brüder und den Hund sowie über den Purohita des Janamejaya, die ganz in Prosa abgefasst ist, kommt die eigentliche Haupterzählung, die von Dhaumya Ayoda (oder Apoda) und seinen Schülern und deren Fortsetzung, die Episode von Uttanka.4 Erstere ist durchaus prosaisch mit Ausnahme des z. T. ziemlich rätselhaften Hymnus des Upamanyu auf die Asvin, der Anklänge an vedische Sagen enthält, in der Sage von Uttanka kommen dagegen folgende metrischen Einlagen vor: zuerst in dem Gespräch zwischen ihm und seinem Lehrer Veda, wo letzterer mit den Worten evam hy āhuh einen somit deutlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu bemerken wäre vielleicht an dieser Stelle, dass die älteren Erzählungen der Jainisten weniger oft die prosaisch-poetische Form aufweisen, vgl. LEUMANN WZKM. V, 116.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ich denke dabei natürlich eigentlich nur an das Mahābhārata, nicht das Kunstepos Rāmāyana, indem sich übrigens keine 'Ākhyānas' finden.

<sup>\*</sup> WZKM. XXIII, 285.

<sup>\*</sup>Oldenberg u. a. schreiben nur *Utañka*; in der 3. Auflage der Böht-Lingk'schen Chrestomathie p. 56 ff. gibt Garbe aber überall *Uttañka*, was ich deswegen aufgenommen habe. Etymologisch lässt sich jedenfalls *Ut-tañka* verteidigen (vgl. ā-tañka u. s. w.), während *Utañka* völlig unerklärlich ist (*Utathya* bietet keine Parallele, da die ältere Form *Ucathya* lautet, *Utūla* ist nur verdorbene Lesart).

als Zitat bezeichneten Śloka rezitiert; weiter in dem Gespräch zwischen Uttanka und Pauşya, wo dieser um zu begründen, warum er seinen Fluch nicht wiederrufen könne, sich folgendermassen ausdrückt: kim caitad bhavatā na jñāyate yathā /

nāvanītam hrdayam brāhmanasya vāci ksuro nisitas tīksnadhāraḥ |
tad ubhayam viparītam kṣatriyasya vān nāvanītī hrdayam
tīksnadhāram¹ ||

Also wiederum ein Vers, der offenbar zu der gangbaren Spruchliteratur gehört und halb als Zitat bezeichnet wird. Schliesslich sind in Versen die beiden Hymnen des Uttanka, nämlich auf die Schlangen (Śloka) und auf die Wunder in der Schlangenwelt (Tristubh); von I, 833 an geht die Erzählung in Śloken - 838-839 in Tristubh - fort, damit beginnt aber eine neue Episode, die die unmittelbare Veranleitung zu Janamejaya's Schlangenopfer erzählen will. In der ganzen Geschichte finden sich also an Versen nur der Aśvinhymnus des Upamanyu, die beiden kurzen Hymnen des Uttanka2, sowie zwei Sprüche, die älterer Literatur entnommen sind und als Zitate bezeichnet werden. Alle Reden, die doch nach OLDENBERG eigentlich metrisch abgefasst sein müssten, sind in Prosa, und ich bin bei einer ziemlich genauen Durchlesung nicht einmal im Stande gewesen, etwaige in der Prosa eingeschlossene Überbleibsel einer einstigen strophischen Abfassung ausfindig zu machen.3 Als Stütze für die Akhyanatheorie ist also das Pausyaparvan völlig unbrauchbar, da es einfach eine Prosaerzählung mit eingestreuten Hymnen und Sentenzen ist.

Etwas anders verhält es sich mit dem von WINDISCH<sup>4</sup> besprochenen Stück MBh. III, 13141 ff., das in zwei von einander
unabhängige Teile, die Geschichte von Parīksit und dem Froschkönige und die von Vāmadeva's Stuten zerfällt. Erstere ist ganz
in Prosa abgefasst mit Ausnahme von zwei Versen, die in 13168
mit den Worten ślokau cātra bhavatah eingeführt werden und die

Die Überlieferung ist schwankend, vgl. Böhtlingk Ind. Spr. 3414; Bull. de l'Acad. Imp. des Sciences de S:t-Pét. XXI, 403.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über den zweiten Hymnus vgl. WINDISCH ZDMG. XLVIII, 353 ff.
<sup>5</sup> Das einzige, was mir einigermassen auffällig scheint, ist der Ausdruck param yatnam akarot in v. 672, der, wenn ich nicht irre, in der Prosa nicht ganz geläufig ist; vgl. dagegen MBh. III, 2077 sa prajärthe param yatnam akarot susamähitah u. s. w. Wahrscheinlich ist so etwas völlig bedeutungslos; zudem steht der Ausdruck nicht einmal in einer Rede.

<sup>4</sup> Māra und Buddha p. 224; vgl. HERTEL WZKM. XXIII, 286 f.

vorher in Prosa gegebene Anrede des Froschkönigs rekapitulieren. HERTEL, der eine unübertroffene Handschriftenkunde besitzt, und dem somit hier grosse Autorität zukommt, meint, dass die Verse am ehesten einer ganz metrischen Fassung der Sage entstammen und erst durch einen Abschreiber am Rande einer Handschrift eingetragen wurden oder in irgend einer anderen Weise in den Text kamen, was sich ja ganz probabel anhört. Mit ihm kann ich die Prosa nicht für besonders altertümlich halten. Die Erzählung von Vāmadeva's Stuten wiederum beginnt in Prosa, setzt aber dann ausschliesslich in Strophen fort, die nicht nur Rede und Gegenrede, sondern auch Erzählung enthalten, genau so wie gewisse samvāda-Hymnen des Rigveda. Als 'Akhyānas' lassen sich also auch diese Stückchen nicht in Auspruch nehmen, da sie sich dem von Oldenberg postulierten Schema nicht fügen. Dasselbe scheint auch mit anderen in der Puränaliteratur vorhandenen prosaisch-poetischen Partien der Fall zu sein.1

Ich schliesse also aus dem eben Angeführten, dass in der epischen Literatur der von OLDENBERG vorausgesetzte Typus des 'Ākhyāna' überhaupt nicht vorhanden ist. Dies mag entweder darin seinen Grund haben, dass das Epos aus älterer prosaischpoetischer Literatur, die nicht mehr vorhanden ist, umgedichtet wurde, oder darin, dass sich eine solche Form in den Literaturgattungen, denen das Epos am nächsten steht, und aus denen es geschöpft hat, überhaupt niemals eingebürgert hatte. Wir wollen jetzt die Sache weiter nach oben verfolgen, um womöglich zu erfahren, welche der gestellten Alternativen die tatsächlich vorhandene ist.

Der Suparnādhyāya, der anerkanntermassen der spätvedischen Periode angehört und mit dem Epos oftenbar vielfache Berührungen hat, kann aus natürlichen Gründen hier nicht besprochen werden. Nur soviel darf ich schon jetzt sagen, dass ich für die Erklärung des Textes die Akhyānatheorie als überflüssig betrachte, ohne deswegen die Auffassung gutheissen zu können, dass uns im Suparnādhyāya ein Drama, oder eher ein Mysterium² vorliege.

In der Brāhmanaliteratur sind es ja die berühmten Erzählungen von Purūravas und Urvasī (Ś.Br. XI, 5, 1, 1—17) und von Śunahsepa (Ait. Br. VII, 13, 1—18, 10) die man als Musterbeispiele des vorausgesetzten 'Ākhyāna' in Anspruch genommen hat. Er-

Vgl. HERTEL WZKM. XXIII, 287.

<sup>2</sup> HERTEL WZKM. XXIII, 273 ff.

steres Stück ist schon so viel diskutiert worden 1, dass es eigentlich unnötig sein wird, sich hier weiter damit zu beschäftigen, Es kann kaum irgendwie zweiselhaft sein, dass hier niemals ein 'Akhyana' so wie Oldenberg es sich gedacht hat, vorlag; vielmehr ist ganz sicher die Brähmanaerzählung eigentlich von RV. X, 95 ganz unabhängig2, was aus zwei Umständen besonders deutlich hervorgeht: erstens gibt die prosaische Erzählung die einzelnen Züge der Sage in der richtigen chronologischen Ordnung. wie es sich ja dort ziemt, wieder, während der Verfasser des Rigveda-Hymnus nur Anspielungen auf die Vorgeschichte - und jene zwar mitten im Liede - seinen Lesern mitteilt; zweitens enthalten offenbar die nach den vom Brahmanaverfasser zitierten Strophen folgenden Prosazeilen keinen Kommentar, sondern sind von den Versen im grossen und ganzen unabhängig, was sich besonders bei dem Prosazusatz zu RV. X, 95, 2 deutlich zeigt. Übrigens ist es auch offenbar, dass das an zwei Stellen des S.Br. wiederholte punar grhan ehi am ehesten einen Anklang an parehy ástam in dem nicht zitierten V. 13 des Hymnus enthält<sup>8</sup>, und es ist mir ferner unverständlich, warum denn der Brähmanaverfasser, hätte er genau in Anschluss an das Lied geschrieben, die VV. 3-13 einfach ausschloss. Als Prosarahmen zu dem Hymnus ist die Brahmanaerzählung absolut nicht verwendbar, was OLDENBERG4 selbst z. T. zugibt, da er eine Kürzung von seiten des Ritualisten, der an dem 'Akhyana' eigentlich kein Interesse hatte, annimmt; ich glaube aber nicht an diese Kürzung, sondern meine wie schon früher<sup>5</sup>, dass der Brähmanaverfasser seine Materialien aus dem alten Itihasamaterial, das auch dem Hymnendichter bekannt gewesen war, schöpfte und nur der grösseren Gelehrsamkeit willen 6 durch Einfügung einiger Strophen einen Hinweis auf das Vorhandensein der Sage auch im Rigveda einrückte. Dass diese Aufnahme von Rigvedastrophen den ursprünglichen Wortlaut der Prosaerzählung in der weiteren Überlieferung verrückt oder verändert haben kann, möchte ich schlechterdings nicht verneinen.

<sup>2</sup> Vgl. auch WZKM. XXV, 309 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. zuletzt HERTEL WZKM. XXIII, 287 ff.; KEITH JRAS. 1911, p. 990 ff.

Dies scheint mir ebenso wie der Anklang von trih sma mähne vaitasena dandena hatād akāmām sma mā ni padyāsai (Ś.Br. XI, 5, 1, 1), an RV. X, 95, 5: trih sma māhnah énathayo vāitasénotá sma mé 'vyatyāi prnāsi / darauf hinzuweisen, dass Erzählung und Hymnus eine gemeinsame Vorlage voraussetzen.

GGA. 1907, p. 69 f.
WZKM. XXV, 309.

<sup>5</sup> Vgl. WZKM. XXV, 309 A. 2.

Dass in der Sage von Purūravas und Urvašī ein 'Akhyāna' vorliegt, das verneine ich aber ganz bestimmt.

Viel schwieriger zu beurteilen scheint mir das zweite von OLDENBERG ins Feld geführte Musterbeispiel, die Geschichte des Śunahśepa, über dessen Verwendung im Ritual u. s. w. wir genau unterrichtet sind.1 Beim ersten Anblick scheint es nämlich, als ob wenigstens in gewissen Teilen dieser Erzählung ein oder mehrere 'Akhyāna's' vorliegen könnten. Die Sage wird bekanntlich damit eingeleitet, dass zu dem kinderlosen Hariścandra die beiden Seher Parvata und Nārada kommen; von H. über den Wert des Sohnes befragt (in einem Verse) antwortet Nārada mit zehn Versen gnomischen Inhalts2, in Bezug auf welche man sich kaum geneigt fühlt, sie der ältesten Erzählung zuzuschreiben. Sie scheinen für eine alte Volkssage wenig passend zu sein, eher kannte sie wohl der literarische Bearbeiter aus dem zu seiner Zeit kursierenden Strophenmaterial gnomischen Inhalts3 und fand es gut passend seine Komposition damit zu verschönern. Danach folgt dann die echte alte Volkssage von Hariścandra, Rohita und Varuna, von Rohita's Wanderungen und Begegnungen mit Indra, von dem Kaufe des Sunahsepa und seinem unnatürlichen Vater Ajīgarta Sauyavasi.4 Hier ist alles Prosa mit Ausnahme der fünf Verse, die Indra mit bestimmten Zwischenräumen zu Rohita spricht; sie sind freilich gnomischen Inhalts und können sehr wohl älterer Literatur entstammen, aber trotzdem scheint es mir nicht so ganz ausgemacht, dass sie nicht auch von dem Prosaverfasser stammen könnten. Jedenfalls hat er sie für sein Thema adoptiert, das beweist mir die Ansprache rohita in V. I, die natürlich auf den Rohita der gesamten Erzählung hindeuten muss.<sup>5</sup> Insoweit liegt

<sup>1</sup> Vgl. besonders WEBER SBBAW. 1891, p. 776 ff.

Ob diese Verse ursprünglich zu einem oder mehreren Gedichten gehörten (THOMAS bei KEITH JRAS, 1911, p. 989 n. 1) ist wohl für die Beurteilung des ganzen Stückes völlig irrelevant. Übrigens handelte es sich bei dieser Art von Literatur kaum um verschiedene 'poems', sondern nur um Strophen oder Strophensammlungen, die in weiteren Kreisen kursierten.

Ohne hier näher auf diese Verse eingehen zu können erinnere ich nur an die Ähnlichkeit zwischen z. B. V. 5: kin nu malam kim ajinam kim u smasrūni kim tapah und buddhistischen Versen gnomischen Inhalts wie Dhp. 394 (= Jat. 138, 1; 525, 2): kim te jatāhi dummedha kim te ajinasātiyā u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dass diese Erzählung sehr alt ist, beweist wohl doch der Umstand, dass hier vom Anfang bis zum Ende das Menschenopfer als etwas ganz natürliches vorausgesetzt wird. Die Opposition trifft ja eigentlich nur den entmenschten Vater, der seinen eigenen Sohn gegen Geld abschlachten will.

Welche Schlussfolgerungen Keith aus diesen Versen gezogen hat, ist schon oben erwähnt worden und braucht nicht weiter behandelt zu werden.

also kein 'Akhyāna' vor, da ja in einem solchen Rede und Gegenrede - die Höhepunkte der Erzählung - strophisch abgefasst sein sollen, was hier ja nicht der Fall ist. Nach dieser alten, schlichten Sage folgt nun die Fortsetzung, die Lösung des Sunahsepa von dem Opferpfosten, nachdem er mit den ihm zugeschriebenen Hymnen RV. I, 24-30 verschiedene Götter angerufen hat, sowie seine Aufnahme als Sohn des Viśvāmitra. Es ist unverständlich, wie man überhaupt in dem Kapitel mit den eingestreuten Rkversen wirklich ein 'Akhyana' hat sehen können denn offenbar muss dies eine von einem Ritualisten bewerkstelligte späte Zudichtung der alten Sage sein. Zudem können ja, wie HERTEL1 nachgewiesen hat, die Rigvedahymnen teilweise gar nicht in den Mund des Sunahsepa gelegt werden, da sie wahrscheinlich eine ältere, anders gestaltete Form der Sage voraussetzen, wo es sich nur um das Eingreifen des Varuna für die Befreiung eines gewissen Sunahsepa handelte.2 Was endlich die letzte Episode, die von Ajīgarta's Versuch wieder seines Sohnes habhast zu werden und dessen Adoption durch Viśvāmitra betrifft, so sind dort die Gespräche und das Ende der Erzählung ausschliesslich in Versen abgefasst; es kann kaum in Abrede gestellt werden, dass gerade dieses Stück dem von Oldenberg postulierten Typus vielleicht am nächsten entspricht, doch braucht man ja wegen dieser kleinen Episode nicht von einem 'Akhyana' zu sprechen, sondern kann es einfach als ein episches Stück bezeichnen. Von der Form der epischen Dichtung unterscheidet es sich nicht wesentlich; die Prosazusätze sind eigentlich unnötig und schränken sich meistens auf Personenanweisungen ein, die den epischen Janamejaya uvāca, Nala uvāca u. s. w. sehr nahe stehen. Ich halte es also für ausgeschlossen, dass man das Saunahsepam ūkhyūnam3 als Beweis für die Akhyanatheorie in Anspruch nehmen kann, da es sich aus verschiedenartigen Stücken zusammensetzt, von denen keines ein eigentliches 'Akhyāna' ist.4

Neuerdings hat nun OLDENBERG GN. 1911, p. 464 f. diesen

<sup>1</sup> WZKM, XXIII, 293 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> RV. I, 24, 12—13 (in V. 13 ist wohl drupada = yūpa); in TS. V, 2, 1, 3; Kath. XIX, 11 heisst es nur, dass Śunahśepa von Varuna ergriffen (grhīta) war, sich aber aus seinen Fesseln befreite. Zu den Śunahśepa-Hymnen vgl. auch Oldenberg Prolegomena p. 225 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ait, Br. VII, 18, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auch die erneute Behandlung der Sage durch Oldenberg GN. 1911, p. 461 ff. hat mich nicht überzeugnen können. Freilich werden dadurch die Argumente Ketth's ganz hinfällig, wie sie es eigentlich ohnehin waren.

Beispielen für seine Theorie mehrere andere aus der Brähmanaliteratur hinzuzufügen gesucht. Als bedeutendstes soll wohl die Kathopanisad gelten, die ja unzweifelhaft einige einleitenden Prosazeilen neben den Versen enthält; man fragt sich aber, ob es nicht ein bisschen ungereimt ist, dass ein Gedicht von siebzig Versen1 höchstens vier Zeilen Prosa, die alle gerade am Anfang stehen, enthält. Soviel ich sehe, will OLDENBERG auch keine Prosa an anderer Stelle supplieren, was ja auch ungereimt wäre, da die Prosa nicht z. T. erhalten, z. T. aber geschwunden sein könnte. Von dem Akhyanacharakter der Kathopanisad kann ich mich also nicht überzeugen.2 Was die kleinen Erzählungen in MS. IV, 8, 1 (= Kāth. XXX, 1) und Ch. Up. IV, 3; V, 11 betrifft, von denen die letzteren einen einzelnen Vers enthalten, die erstere zwei, so scheinen sie mir doch viel zu unbedeutend um allein die ganze Theorie aufrecht halten zu können; ob übrigens die mystischen Verse in Ch. Up. IV, 3, wirklich dort original sind, darf wohl trotz den darin vorkommenden Namen einstweilen zweifelhaft erscheinen. Was endlich S.Br. XI, 5, 5, das von einem Kampfe der Götter und Danavas handelt, betrifft, so scheint mir die Beurteilung des Stückes schwierig zu sein; gehören doch gerade Götter- und Dämonenkämpfe zu den Gegenständen, die das S.Br. XI, 1, 6, 9 und Sāyana als wirkliche itihāsa's bezeichnen, was ja gut passen würde. Zudem kommen ja hier mitten in der erzählenden Prosa Reden in strophischer Fassung vor, was vorzüglich zu OLDEN-BERG's Theorie stimmt. Ich vermag aber nicht zu beurteilen, in welchem Verhältnisse Prosa und Verse zu einander stehen, ob die Verse nicht möglicherweise getrennt werden könnten, oder ob sie vielleicht aus anderer Quelle stammen und in eine ursprünglich prosaische Erzählung eingezwängt worden sind. Unklar wie das Stück ist, vermag ich es aber nicht als Stütze für die Theorie zu verwerten, wenn sich die grösseren ins Feld geführten Erzählungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich nehme dabei natürlich nur den Adhyaya I (26 + 25 + 19 VV.) in Rechnung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedeutungslos ist die Einwendung bei Keith JRAS. 1911, p. 985 n. 1, dass die Quelle der Upaniead in TBr. III, 11, 8 nur Prosa enthält. Denn wie weiss man, dass nicht eine noch ältere Quelle in Versen vorhanden gewesen ist; die Tradition setzt ja mit Naciketas das Lied RV. X, 135 in Verbindung, was ja nicht richtig zu sein braucht (vgl. Oldenberg Rgveda II, 350 f.), doch aber darauf hinweisen mag, dass man sich des Vorhandenseins älteren Materials bewusst war.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dafür spricht wohl die sonderbare Erwähnung von Janamejaya's Opfer im Schlussverse, was hier wenig zu passen scheint.

aus der Brähmanaliteratur als nicht hingehörig erwiesen haben. Ob eine erneute Durchprüfung der ganzen einschlägigen Literatur weiteres Material, das zuverlässiger wäre, zu Tage fördern wird, weiss ich nicht, glaube es aber kaum, da ein so ausgezeichneter Kenner der vedischen Literatur wie Oldenberg doch alles, was überhaupt erwägenswert sein kann, geprüft haben wird.

Auf Grund der bisherigen kurzen Erwägungen komme ich also zu etwa folgenden Resultaten:

- 1. In Bezug auf die Fātakaliteratur ist die Ākhyānatheorie wenigstens in grosser Ausdehnung richtig; da aber die eventuellen vorbuddhistischen Muster der Fātakas die Volksliteratur der ausgehenden vedischen Periode nicht vorhanden sind, die Fātakas andrerseits mit der uns erhaltenen spätvedischen Literatur in keinem direkten Zusammenhang stehen, können wir mit Hülfe jener Texte nicht auf die literarischen Verhältnisse der vorhergehenden Periode weiter schliessen.
- In der epischen Literatur sind keine echten 'Akhyānas' vorhanden; die Beispiele, die man als solche in Anspruch genommen hat, lassen sich besser anders erklären.
- Der Suparnādhyāya ist kein 'Ākhyāna', was unten weiter ausgeführt werden soll.
- 4. Die Geschichte von Purwavas und Urvast und die Geschichte des Sunahsepa lassen sich keineswegs nach den Regeln der Akhyanatheorie erklären. Sonstige sichere Beispiele des von Oldenberg postulierten Typus sind in der Brahmanaliteratur überhaupt nicht vorhanden.

Mit der Päliliteratur anfangend sind wir also durch die epische und die spätere vedische Periode bis an die Schwelle der Rigvedazeit gelangt. Auf Grund der oben aufgestellten Sätze können wir die Behauptung wagen, dass in der nachrigvedischen Periode das von Oldenberg postulierte 'Akhyāna' überhaupt nicht vorhanden war, sondern erst in der Päliliteratur und dort ohne genetischen Zusammenhang mit den literarischen Erzeugnissen der älteren Zeit auftritt.

Da nun OLDENBERG¹ die Ausdehnung seiner Akhyānatheorie auch auf den Rigveda gerade dadurch begründen wollte, dass der von ihm konstruierte Akhyānatypus nicht nur in der Pāliliteratur, sondern auch in den Schriften der epischen und Brāhmanaperiode vorliegt, so wird die Theorie natürlich dadurch ihrer hauptsäch-

ZDMG. XXXIX, 52 ff.

lichen Stütze beraubt, dass es durch HERTEL u. a. - ebenso wie hier oben - erwiesen worden ist, dass in jenen Literaturen ein derartiges Akhyana nicht existiert hat. Vergegenwärtigen wir uns nämlich, dass die Jātakas, auf die einzig und allein die Akhyānatheorie anwendbar zu sein scheint, offenbar in der älteren Literatur keine Vorbilder haben, so gelangen wir, wollen wir auch für den Rigveda die Theorie aufrecht halten, zu der Schlussfolgerung, dass entweder der Rigveda mit den Jatakas in näherem Zusammenhang steht, was offenbar ungereimt ist, oder dass der Akhyanatypus einst zur Zeit des Rigveda lebendig war, dann kurz nachher ausstarb und schliesslich Jahrtausende später in einer völlig verschiedenen Literatur wieder zu Tage trat, was mindestens ebenso ungereimt sein muss. So scheint es schon auf diesem Wege mit grosser Glaubwürdigkeit erwiesen werden zu können, dass die Akhyanatheorie auf den Rigveda keine Verwendbarkeit besitzt: es gibt aber m. E. auch andere Gründe, die da unzweideutig beweisen, dass der von OLDENBERG mit so grossem Scharfsinn konstruierte literarische Typus niemals in dem ältesten Denkmal indischen Geistes existiert hat.

Von mehreren hervorragenden Forschern<sup>1</sup> ist vielfach betont werden, dass die Hymnen, die OLDENBERG durch seine Theorie hat erklären wollen, gar keiner Prosazusätze bedürftig sind; man meint nämlich, der Dialog wäre so klar und einfach, Rede und Gegenrede stimme so vorzüglich zu einander, dass Prosaeinlagen nur die Schönheiten der Komposition verderben würden, ohne irgendwie den Sinn zu verbessern. Bisweilen mag dies zutreffend sein, wie in dem Dialog der Saramā mit den Pani's (RV. X, 108). den ja HERTEL<sup>2</sup> als eins seiner ersten und vornehmsten Beweisstücke gegen OLDENBERG verwendet hat. Ich möchte aber durchaus nicht behaupten, dass sich alles überall so glatt erklären lässt wie gerade in jenem Liede - im Gegenteil, ich möchte beinahe sagen, dass an manchen Stellen dieser sonderbaren Hymnen mir eine wirklich alte erklärende Prosa, die uns die unverfälschte uralte Tradition darböte, ungemein willkommen wäre. Und dennoch glaube ich gar nicht, dass sie jemals vorhanden gewesen ist. Dies hat HERTEL<sup>8</sup> zuerst durch allgemeine Betrachtungen zu erhärten gesucht, die darauf ausgehen, dass Hymnen, die uns völlig unbegreiflich sind, doch ihrem einstigen Publikum völlig

<sup>1</sup> LÉVI, HERTEL, V. SCHROEDER U. a.

<sup>2</sup> WZKM. XVIII, 60 f.

<sup>\*</sup> WZKM. XVIII, 59 ff.

begreiflich gewesen sein müssen. Dies ist wahr — wenigstens unter gewissen Bedingungen, denn auch in einem deutschen Auditorium wird es Leute geben, die Schillers 'Hektor und Andromache' nicht verstehen — aber allgemeine Gesichtspunkte haben in diesen Fragen nur einen sehr bedingten Wert. Ich stimme HERTEL im Prinzip völlig bei, da auch ich nicht glaube, dass es jemals gebräuchlich gewesen ist, dem Publikum völlig unverständliche Stücke vorzutragen — mit der Ausnahme möglichweise, dass es sich um magische Beschwörungen u. dgl. handelt, was ja hier gar nicht der Fall ist. 1 Doch lassen sich unschwer neben den Einwendungen allgemeiner auch solche mehr spezieller Natur ausfindig machen, und solche sind ja tatsächlich auch ins Feld geführt worden.

Die indische Exegetik ist offenbar sehr alt; zu welcher Zeit eine exegetische Tätigkeit zuerst einsetzte, entzieht sich leider unseren Untersuchungen völlig und wird es wohl auch immer tun. Wir wissen aber, dass Yāska — für uns der Exeget κατ' εξογήν - vor Pānini und zwar wohl beträchtliche Zeit vor ihm lebte, und jener Panini mag eher dem 6. oder 5. als dem 4. vorchristlicher Jahrhundert angehören.2 Nun ist aber Yaska offenbar der letzte Vertreter einer langen Reihe von Exegeten, der die Resultate der gelehrten Tätigkeit seiner Vorgänger in einem Kompendium zusammengefasst hat, indem er mehrere dieser Vorgänger nennt. Bei Yaska finden wir aber ebensowenig wie bei irgendeinem seiner Nachfolger auch nur die leiseste Andeutung, dass ihnen das prosaisch-poetische Akhyana, das Oldenberg voraussetzt, irgendwie bekannt war, noch weniger dass es im Rigveda existierte.3 Ein solches Schweigen ist ohne Zweifel bedeutungsvoll. Ferner ist zu bemerken, dass Yaska mehrmals itihasa's und ākhyāna's nennt; niemals aber sagt er, dass diese im Rigveda existierten, sondern nur, dass man zu diesem oder jenem Rigvedavers eine derartige Geschichte erzählte. Auch bezeichnet er in Nir. IV, 6 das Lied RV. I, 105 als brahmetihāsamiśram rāmiśram gūthāmiśram, was nicht mit OLDENBERG<sup>5</sup> gerade als für die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergleiche, was ich schon WZKM. XXV, 308 in aller Kürze ausgeführt habe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben p. 18 mit A. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Keith JRAS. 1911, p. 986 f. Diese Einwendung können natürlich HERTEL und v. SCHROEDER, deren dramatische Theorie ebensowenig traditionelle Stütze hat, nicht erheben.

Vgl. oben p. 18 ff,

<sup>5</sup> ZDMG. XXXVII, 8o.

Existenz des 'Akhyāna' beweisend gebraucht werden darf; vielmehr scheint mir diese Stelle zu beweisen, dass Yaska sehr gut von den rcah, d. h. den eigentlichen rigvedischen Versen, sowohl die gathah, Verse, die kein kanonisches Ansehen genossen, sondern einem in weiteren Kreisen kursierenden Material epischen und gnomischen Inhalts angehörten, wie auch itihasa, d. h. Erzählungsstrophen, zu trennen wusste.1 Da wir uns nun weiter erinnern, dass schon in der Brähmanaliteratur itihūsa auch die alte Itihāsasammlung, den fünften Veda, deren Existenz durch GELDNER und SIEG festgestellt worden ist, bezeichnet2, so wird man wohl getrost annehmen dürfen, dass Yaska wenigstens an einer solchen Stelle von den reah = Rigveda den itihāsa = Itihāsaveda trennen wollte. Dann ist es aber auch klar, dass er den itahūsa's im eigentlichen Sinne keinen Platz innerhalb des Rigveda zuerkennen wollte, wenn auch in diesem Texte Erzählungsstrophen vorkommen; darauf werde ich aber in anderem Zusammenhang ausführlicher eingehen.

Vorausgesetzt aber, dass man dem argumentum ex silentio keinen Wert beimisst und die aus Nir. IV, 6 gezogenen Schlussfolgerungen überhaupt nicht gutheisst, so begegnet den Vertretern der Akhvanatheorie eine andere Einwendung, die sie noch weniger los werden können: wenn es wirklich zur Zeit des Rigveda prosaisch-poetische Erzählungen gab, die in diesen Text aufgenommen wurden, warum ist dann die Prosa spurlos zu Grunde gegangen?8 OLDENBERG hat von Anfang an geantwortet: weil die Verse fixiert waren, die Prosa aber ihrem Wortlaut nach nicht feststand, sind eben nur erstere in den Text aufgenommen worden. Neuerdings4 ist OLDENBERG wiederum auf denselben Gegenstand, der sonst merkwürdigerweise wenig erörtert worden ist, zurückgekommen und will dabei gerade den Beweis führen, dass der Wortlaut der Prosa in älterer Zeit nicht feststand: im Ait. Br. VII, 18, 11 ff. hören wir über den Vortrag des Saunahsepam ākhyānam, dass der Hotar auf goldenem Kissen sitzend es dem König rezitierte, der Adhvaryu aber jede rc mit om, jede gāthā mit tathā begleitete. 'Werden damit nicht auch diese Verse ähnlich wie die reah . . . über den Prosaverlauf der Erzählung als

4 GN. 1911, p. 466 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch Kerri JRAS. 1911, p. 986, der dasselbe zu meinen scheint, die Sache aber nicht n\u00e4her ausgef\u00fchrt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. besonders Sieg Sagenstoffe p. 20 ff. Man vergleiche auch Weber SBPrAW. 1891, p. 769 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Keith JRAS. 1911, p. 987 f.

bedeutsamer hinausgehoben? Gleichviel ob wir diese Bewertung billigen, sie scheint Tatsache'. 1 Ich möchte doch an OLDENBERG die - wie es mir scheint - ziemlich natürliche Frage stellen, wo dann bei dem Verlesen der Prosa diese Exclamationen hätten eingeschoben werden sollen. Die uns vorliegende Paragrapheneinteilung kommt ja dabei nicht in Betracht, und auch die wohl erheblich spätere - indische Gewohnheit auch in der Prosa Silbenzählung zu gebrauchen hilft uns ja nicht weiter. Ich glaube, OLDENBERG wird es doch eigentlich nicht merkwürdig finden. dass man die Verse, die ja sozusagen im Texte natürliche Anhaltspunkte markierten, besonders durch einen Ausruf unterstrich. während man die Prosa, die in eintöniger Rezitation so ziemlich ohne distinkte Pausen vorgetragen wurde, ganz ruhig hinfliessen liess. Aus diesem Grunde schliessen zu wollen, dass der Wortlaut der Prosa nicht feststand scheint mir doch etwas zu voreilig. Weiter meint OLDENBERG, dass der geeignete Platz für jene prosaisch-poetischen 'Akhyana's' sich gerade im Rigveda fand: 'hier aber, wo Alles auf Versform des zu Lernenden eingerichtet war, hätte die Aufnahme eines prosaisch-poetischen Textes ebenso schlecht in die Umgebung gepasst, wie die Aufnahme des blossen Verses gut passte: ganz zu schweigen vom Vorteil der Verringerung des ohnehin schon mehr als hinlänglichen Lehrstoffes.'2 Möge der ausgezeichnete Kenner des Rigveda es mir verzeihen, wenn ich ihm hier einen nicht unbedeutenden Widerspruch vorwerfe: wenn in dem Rigveda 'die Aufnahme des blossen Verses gut passte' - d. h. hier dasselbe wie 'ausschliesslich passte' - warum in aller Welt nahm man dann in jene Sammlung Stücke, die aus Vers und Prosa bestanden, auf? Ich glaube, dass jene Frage weder vermieden noch beantwortet werden kann. Und weiter: 'die Verringerung des . . . Lehrstoffes' scheint mir kaum mit indischer Gewohnheit ganz übereinstimmend zu sein. Denn bei der mündlichen Tradition haben ja die Inder zu allen Zeiten wahrhaft Wunderbares geleistet, und dass sie einen so hochheiligen Text wie den Rigveda der Bequemlichkeit wegen geschmälert hätten, scheint mir wirklich wenig glaublich. Einem gläubigen Inder würde das wohl beinahe als ein sacrilegium vorkommen.

Vielmehr verhält es sich wohl so, dass an einem Texte, der einmal in den Rigveda aufgenommen worden war, keine einzige Silbe mehr freiwillig verändert wurde. Wären schon zu dieser

<sup>1</sup> GN. 1911, p. 467.

<sup>2</sup> GN. 1911, p. 467 f.

<sup>5 - 20213.</sup> J. Charpentier.

Zeit prosaisch-poetische 'Ākhyāna's' vorhanden gewesen, und wären sie für die Aufnahme in den Rigveda passend befunden worden, dann hätte man sie ganz sicher unversehrt mitgenommen und weiter tradiert. Dass sich aber in dem jetzigen Text des Rigveda, der offenbar sehr alt ist¹, weder in den fraglichen Hymnen noch anderswo eine einzige prosaische Zeile findet, ist schon ein Beweis dafür, dass zu der Zeit, wo die Hymnendichtung sich vollzog, die prosaisch-poetische Form, wie wir sie aus den Jātakas und anderen Werken der späteren Literatur kennen, noch nicht existierte.

Nun meint aber Keith<sup>2</sup>, dass es doch tatsächlich in Indien in uralter Zeit einen prosaisch-poetischen Text gegeben habe, nämlich die ursprünglichste Rezension des Yajur-Veda, die sowohl dem weissen, wie den schwarzen Texten zu Grunde lag. Nach ihm 'no one who has compared the texts can doubt that there was at one time a prose text of the Yajurveda which must have been carefully handed down until radically different schools developed their own individual texts. We are thus carried farther than ever back to a period when prose also was carefully preserved alongside with the Mantras of the Yajurvedas. The prose, as is well known, explains the Mantras and the rites which are accompanied by the Mantras, and the question inevitably presents itself, on what grounds can we claim that the loss of the prose, which was an essential part of the Akhyanas, was a natural thing, when the prose of the Samhitas and Brahmanas, which is not half so closely related to the Mantras, is preserved, clearly and beyond doubt, with jealous care?' Nach KEITH hätte also die Urrezension des Yajurveda nicht nur Mantras sondern auch die sie umgebende und erläuternde Prosa enthalten, und da nun diese Prosa wirklich erhalten ist - aber nur in dem schwarzen Yajurveda - so fragt man sich unwillkürlich, warum jemals die Prosa der Akhyanadichtungen geschwunden sei. Nach KEITH würden also die Texte des schwarzen Yajurveda unzweifelhaft die ältere Gestalt dieser Samhitā darstellen, während der weisse durch spätere Ausscheidung der brahmanaartigen Teile entstanden wäre.8 Diese Theorie wird aber von OLDENBERG GN. 1911, p. 466 A. 1

<sup>2</sup> JRAS. 1911, p. 987 f.

<sup>1</sup> Vgl. u. a. die Untersuchungen bei Oldenberg Prolegomena p. 271 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dies ist auch die Meinung von Winternitz Gesch. d. ind. Lit. I, 149, der aber zwischen den verschiedenen Rezensionen keinen Grossen Zeitraum annimmt.

bestritten; wenn er nun meint, dass 'die Mantras des Yajurveda . . . durch und durch sakraler Heiligkeit erfüllt, natürlich von vornherein eine Chance auf Bewahrung, die sie über die Vergleichbarkeit etwa mit der Erzählungsprosa . . . erhebt, hatten', so kann ich ihm nicht folgen, denn die sakrale Heiligkeit gilt doch in Bezug auf den Rigveda in noch höherem Maasse. Wenn er aber unter Verweisung auf seine früheren Darlegungen1 behauptet, dass weder die schwarze noch die weisse Rezension des Yajurveda die Ur-Samhitā treu wiedergibt, so stimme ich ihm völlig bei. Dass die älteste Rezension auch die brähmanaartigen Bestandteile mit den Mantras untrennbar verbunden enthielt, scheint mir eine sehr kühne, durch nichts zu beweisende Annahme zu sein. Denn es ist doch viel glaublicher, dass gewisse Schulen die prosaischen Elemente, die sonst immer einer jüngeren Zeit angehören, in späteren Perioden ihrer Samhita einverleibt haben, als dass die Vajasaneyins jene Bestandteile einfach aus ihrem Texte hätten fallen lassen. Übrigens scheinen mir die Yajurveda-Texte und die vorausgesetzte, dem Rigveda angehörige Akhyanadichtung so völlig inkommensurabel zu sein, dass es der Mühe kaum Wert sein kann, sie mit einander zu vergleichen oder aus den Verhältnissen des einen etwaige Schlussfolgerungen auf die der anderen ziehen zu wollen.

Die Verhältnisse scheinen mir also nirgends für die Akhyanatheorie günstig zu sein; aus den verschiedensten Gesichtspunkten betrachtet scheinen mir die Tatsachen sich gegen dieselbe zu sträuben. Dass es zur Zeit der vedischen Hymnendichtung prosaische Erzählungen gab, fällt ja niemandem ein, ernsthaft verneinen zu wollen, denn das hiesse ja behaupten, dass die Leute sich überhaupt nur in poetischer Form ausgedrückt hätten. Was ich aber bezweifle ist, dass die prosaische Erzählung zu jener Zeit in literarische Form gebracht worden war, und noch mehr, dass es schon damals eine prosaisch-poetische Dichtungsart im Sinne OLDENBERG's, für die wir erst in der Jatakaliteratur Belege finden, gab. Da für eine solche Annahme nichts zu sprechen, vielmehr alles mir auf ihre Unwahrscheinlichkeit zu deuten scheint, können wir, glaube ich, getrost behaupten, dass es weder zur Zeit des Rigveda noch in der Brahmanaperiode oder der epischen Literatur 'Akhyānas' im Sinne OLDENBERG's gegeben hat. Solche sind vielmehr erst innerhalb einer völklichen Literatur, die die Vorbilder für die Fatakas u. s. w. abgab, entstanden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prolegomena p. 290 ff.

Die Akhyanatheorie beschränkt sich aber nicht auf Indien, sondern hat sogar für die von ihr postulierte literarische Form auf indogermanisches Alter Anspruch erhoben. Von vornherein scheint es mir wenig angebracht, für die indogermanische Urzeit an ausgebildete literarische Kompositionsarten zu denken, und besonders wäre es ja sehr bemerkenswert, falls schon in jener prähistorischen Periode eine im Grunde so komplizierte Dichtungsart wie die prosaisch-poetische sich entwickelt hätte. Da aber Leumann¹ sogar an indogermanische Metrik gedacht zu haben scheint, so wäre es ja nicht undenkbar, dass man immer noch an dem Gedanken an indogermanisches Alter des Akhyanatypus festhängen könnte, weshalb hier kurz auf die Frage eingegangen werden mag. Dass mir im allgemeinen hier kein selbständiger Urteil zusteht, brauche ich wohl kaum vorauszuschicken.

WINDISCH<sup>2</sup>, der zuerst die Akhyanatheorie wissenschaftlich zu begründen suchte, ging bei seiner Untersuchung von den irischen Sagen - vor allem von dem längsten von allen, dem Táin bo Cúalnge — aus. Nun sind die irischen Sagen ja fast durchgehend in prosaisch-poetischer Form abgefasst; so sagt z. B. einer der hervorragendsten jetzt lebenden Keltisten3: '. . . poetische Partien, die nur selten in einer Erzählung ganz fehlen; sie werden gern an die Stelle direkter Rede eingesetzt\*, manchmal in solcher Ausdehnung, dass die Prosa mehr nur als das Gerüst erscheint, das die poetische Ausschmückung umrahmen soll.' Wie man schon aus dieser kurzen Charakteristik ersieht, nähert sich die Form der irischen Sagen dem von OLDENBERG vorausgesetzten Typus in höchst bedeutendem Grade: prosaische Umrahmung, Reden und Gegenreden öfters - obwohl nicht ausschliesslich in strophischer Form. Ein kurzes Beispiel wird vielleicht den mit keltischer Literatur unbekannten Lesern die Sache am besten vor die Augen führen. Ich wähle das bei WINDISCH Ir. Texte I, 96 ff. aus dem Book of Leinster herausgegebene Stück Scel mucci Mic Dáthó ('Die Erzählung von dem Schwein des Sohns der Stummen')5, das etwa folgendermassen verläuft: (Prosa). Ein König von Leinster, der 'Sohn der Stummen' (Mac Dáthó) genannt wurde, hatte einen Hund, der sein ganzes Reich behütete. Einmal kamen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur nordar. Sprache u. Lit., Strassburg 1912, p. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Verh. d. 33. Philologenvers. p. 16 ff. = Rev. Celt. V, 86 ff.

<sup>3</sup> THURNEYSEN Sagen aus dem alten Irland, Berlin 1901, p. VI.

<sup>4</sup> Von mir gesperrt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Übersetzt bei Thurneysen Sagen aus dem alten Irland, p. 1 ff.

zu ihm Boten von Alill und Medb, dem Königspaar von Connaught, um den Hund zu verlangen; und zur selben Zeit fanden sich in demselben Auftrage Botschafter von Conchobar, dem Könige von Ulster, ein. Reden der Botschafter. Der König von Leinster verfällt einem tiefen Nachdenken, was von seiner Gemahlin bemerkt wird, weshalb sie ihn darüber befragt. (Verse). Die Königin fragt in zwei Versen nach der Ursache seines Kummers; dann ein Vers des Königs, einen Spruch enthaltend: man soll sich den Frauen nicht vertrauen; Vers der Königin: sage es doch! ein anderer findet oft die Lösung; drei Verse des Königs: der Hund wird verlangt, weder Conchobar noch Alill und Medb dürsen abgewiesen werden, denn dann droht Unglück; Vers der Königin: gib ihn beiden Parteien, so mögen sie sich gegenseitig vernichten; Vers der Königs: ich werde deinem Rat Folge leisten. (Prosa). Beiden Parteien wird der Hund versprochen; am selben Tage kommen die Heere nach Leinster, und der König liess zu ihrer Verpflegung ein riesengrosses Schwein abschlachten. Es erhebt sich um die Zerlegung des Schweines ein Wettstreit, worin vorläufig Ket, der Sohn Matas, aus Connaught, alle seine Gegner verhöhnt, bis endlich Conall, ein Held aus Ulster, eintritt. (Verse). Ket begrüsst Conall, dieser erwiedert den Gruss. (Prosa). Conall zerstückelt das Schwein, gibt aber den Connachtern nur die zwei Vorderfüsse. Streit der beiden Parteien und Flucht der Connachter.1

Der grössere Teil der Erzählung verläuft also in Prosa. Zuerst kommt die prosaische Einleitung, dann aber — und das ist besonders wichtig — in neun Versen das Gespräch des Königs und der Königin von Leinster, das unzweiselhast insoweit den Höhepunkt der Erzählung bildet, als durch den dort gegebenen und gutgeheissenen Rat die ganze folgende Entwicklung der Sage abhängig ist. Das übrige ist in Prosa mit Ausnahme der gegenseitigen Begrüssungen der beiden Helden Ket und Conall. Es scheint mir unzweiselhast zu sein, dass, wenn wir derartig ausgebaute Erzählungen innerhalb der Brähmanaliteratur hätten, die Akhyänatheorie aus ganz anderen Füssen stehen würde. Nun sindet sich aber, wie oben mehrmals hervorgehoben wurde<sup>2</sup>, etwas derartiges erst innerhalb der Jätakaliteratur, dessen vorbuddhistische Vorbilder nicht mehr vorhanden sind, und es wäre ja sehr schlecht

Nebensachen, die für den Gang der Haupthandlung keine Bedeutung haben, sind natürlich hier nicht berücksichtigt worden.

<sup>2</sup> Vgl. oben pp. 47 f. 51 ff. 61.

angebracht einen ursprünglichen inneren Zusammenhang zwischen der Pāliliteratur und den irischen Sagen annehmen zu wollen. Wie alt die eine oder andere Dichtungsart ist, kann wohl nicht im Einzelnen ausgemacht werden<sup>1</sup>, ist aber für die Frage ihres ursprünglichen Zusammenhanges so ziemlich irrelevant. Denn bei dem Abstand in Raum und Zeit, der die indische Literatur von der irischen trennt, kann m. E. von vornherein an gemeinsamen indogermanischen Ursprung des von der irischen Sage und dem Jätaka vertretenen Typus keine Rede sein. Aus der scheinbaren Übereinstimmung gewisser indischer Texte mit den irischen Sagen wird also ein indogermanisches 'Akhyāna' nicht rekonstruiert werden können.<sup>2</sup>

Auch in den altgermanischen Dichtungen - besonders den altnordischen - hat man eine 'gemischte' prosaisch-poetische Form zu erweisen gesucht, wie aus der kurzen, aber einsichtigen Übersicht bei WINTERNITZ WZKM, XXIII, 127 ff. hervorgeht. Die Theorie, dass in den Eddaliedern und in den ältesten prosaischpoetischen Berichten bei Saxo die Prosa zugleich mit den Strophen entstanden und von diesen unlösbar sei, stammt offenbar von MULLENHOFF<sup>8</sup>, und ist dann von KOEGEL u. a. weiter entwickelt und sogar in Verbindung mit der Akhyanatheorie gestellt worden. Von einigen Germanisten wird sogar für den 'gemischten' Typus indogermanisches Alter angenommen, während andere wie z. B. HEUSLER vorsichtigerweise nur an parallelle Erscheinungen innerhalb des Indischen und des Germanischen denken. Letzterer Ansicht schliesst sich auch WINTERNITZ4 an. Ich kann mir natürlich über die prosaisch-poetische Form der altnordischen Dichtung absolut kein Urteil beimessen, nur soviel möchte ich behaupten, dass jene, wenn sie wirklich uralt ist, ebensowenig wie die Gestalt der irischen Sage dazu ausreicht, für den 'gemischten' Typus indogermanisches Alter zu erweisen.

Schliesslich hat man wohl auch für die homerischen Epen eine prosaisch-poetische Vorstuse voraussetzen wollen. Ich stimme aber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über das Alter der Jätakadichtung — die übrigens m. E. ältere Vorbilder voraussetzt — kann hier natürlich nichts näheres gesagt werden. Was die irischen Sagen betrifft, so meint ja die einheimische Tradition im Allgemeinen, dass die Motive aus der Zeit vor und um Christi Geburt stammen; wie alt aber die literarische Form ist, weiss man wohl überhaupt nicht.

<sup>2</sup> Vgl. auch Keith JRAS. 1911, p. 983.

<sup>8</sup> ZfdA. XXIII, 151 ff.

<sup>4</sup> WZKM, XXIII, 128 A. I. Vgl. auch Keith JRAS, 1911, p. 983 f.

KEITH¹ völlig bei, wenn er sich für unfähig erklärt, irgendwelche Spuren einer solchen älteren Dichtungsart in der Ilias oder der Odyssee zu entdecken. M. E. ist auch niemals eine solche, teilweise in Prosa abgefasste Vorstufe der ältesten griechischen Dichtung vorhanden gewesen, was wohl damit zusammenhängt, dass überhaupt die poetische Diktion — was mir auch in der Natur der Sache zu liegen scheint — viel früher literarisch ausgebildet wurde als die prosaische. Gerade die Verhältnisse während der ältesten Periode altindischer Literatur, wie sie hier oben und anderswo skizziert worden sind, scheinen mir für die Richtigkeit dieses Satzes einzutreten.

Bei den äusserst grossen Schwierigkeiten, die die Ga&a's des Avesta der Interpretation bereiten, ist es wohl kaum besonders bemerkenswert, dass man auch auf sie die Akhyanatheorie zu beziehen versucht hat. GELDNER2 hat diesen Gedanken näher ausgeführt: bedeutungsvoll schien ihm zuerst der Name gā9ā, den er mit dem Gebrauch des indischen Wortes gatha, das ja sowohl epische oder gnomische wie auch in der nordbuddhistischen und der klassisch-dramatischen Literatur eingestreute Strophen bezeichnet; dann wies er ferner darauf hin, dass jede Gada ein in sich geschlossenes Ganzes bildet, dass sie aber zugleich zu kurz sei, um allein eine ganze Predigt bilden zu können. Daraus wird nun ferner erschlossen, dass einleitende, verbindende und abschliessende Prosa einmal vorhanden gewesen sei, dass sich mit anderen Worten auch Zara&uštra der prosaisch-poetischen Form bediente, die Oldenberg und Geldner für die Zeit des Rigveda voraussetzten; indoiranisches Alter würde demnach dem Akhyanatypus zukommen. Ferner zieht GELDNER aus mehreren Stellen des Avesta - vor allem aus Y. 5, 8 - den Schluss, dass während gā9ā die ganze Komposition bedeutet, die Wörter afsman die poetischen Bestandteile und vačastašti die Prosa bezeichnen.3 In Y. 58, 8 soll die Bedeutung 'Satz in Prosa' ganz deutlich sein, da dort eine Stelle aus der Haptanhāiti angeführt ist, die ja in Prosa

JRAS. 1911, p. 984.
 Ved. Stud. I, 286 ff.

BARTHOLOME hatte schon früher afsman als 'Verszeile', vačastašti aber als 'Strophe' gedeutet. Diese Auffassung hält er noch immer aufrecht, worüber weiter unten. Eine andere Deutung von vačastašti, die nicht den richtigen Sinn trifft, gibt DARMESTETER Et. Ir. II, 116 ff.; ZA. I, 477 n. 1; sonderbarerweise gibt D. das Wort an anderer Stelle (ZA. III, 105, 112) mit 'strophe, stance' wider.

geschrieben ist.1 Aus verschiedenen Tatsachen sucht also GELD-NER es glaublich zu machen, dass ein Prosarahmen ursprünglich bei den Gāðā's vorhanden gewesen sei, der aber später schwand. Aus teilweise anderen Gründen hat BARTHOLOMÆ2 dieselbe Schlussfolgerung gezogen, indem er sagt: 'Nun setzt die Art und Weise ihrer (:der Ga&a's) Darstellung voraus, dass der Hörer nicht nur mit den Verhältnissen und Begebenheiten, auf die gelegentlich Bezug genommen wird, völlig vertraut war, sondern ebenso auch mit den Lehren der zara&ustrischen Religion. Das lässt darauf schliessen, dass die Verspredigt entweder durch Prosavorträge unterbrochen war, in denen die dort nur angedeuteten Dinge in breiterer Ausführung behandelt wurden, oder aber, dass sie den Schluss einer Predigt bildete, darin der zuvor in Prosa vorgetragene Stoff in gebundener und darum leichter behältlicher Form zusammengefasst war. Ich halte das letztere für das Wahrscheinlichere. Aber auch so werden kurze erläuternde Einschiebungen nicht ganz vermeidlich gewesen sein, insbesondere bei dialogisch gesassten Gāða's (z. B. Y. 20) die Bezeichnung dessen, dem die Worte in den Mund gelegt sind.'8 Da also die beiden vornehmsten Kenner des Avesta wesentlich dieselbe Meinung zu hegen scheinen, dürste man wohl glauben, dass die Frage nicht besonders zweiselhaft sein kann; doch glaube ich kaum, dass die Sachen sich so ganz glatt zurechtlegen lassen.

In einer Frage divergieren Geldner und Bartholomæ jedenfalls scharf, denn während Geldner das Wort vačastašti als 'Satz in Prosa, Prosarede' auffasst, fasst es letzterer noch immer als 'Strophe der Gāðā's' auf. Beweisend scheint mir N. 50: +spəntā.mainyūm +vačastaštīm xšvaš vahištəm srāvayeiti 'die mit Sp. M. beginnende Strophe (und) sechs Aša gebete soll er aufsagen' (Bartholomæ), wo vačastašti natürlich absolut nicht 'Prosa, Prosasatz' bedeuten kann. Auch N. 42: yō gūðanam ōyəm vāčim apayāiti aðvam vā vačastaštīm 'wer ein einziges Wort oder eine

<sup>2</sup> Die Gatha's des Avesta, Strassburg 1905, p. IV f.

GELDNER lehnt mit Recht den Versuch TH. BAUNACK's Stud. II, 303 ff. ab, für die Haptanhäiti ursprüngliche metrische Gestalt zu erweisen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> REICHELT, der ja das iurare in verba magistri immer sehr schön exemplifiziert, gibt diesen Satz BARTHOLOMÆ's als ganz axiomatisch wider, vgl. Avest. Elemb. p. 13; Avesta Reader p. 169 f.

<sup>4</sup> Vgl. Air. Wb. 1340 mit Lit.

<sup>5</sup> vačastištem Ms., °taštem D.

<sup>6</sup> Air. Wb. 1335.

einzige Strophe der Gāðā's übergeht'.¹ Keine Stelle — die übrigen sind Y. 58, 8 und Vr. 13, 3² — erhebt jedenfalls gegen eine solche Deutung des Wortes einen Widerspruch, und somit fällt die Stütze, die GELDNER aus der Bedeutung dieses Wortes holen möchte. Weiter kommt nun aber in Betracht, dass meines Wissens die Tradition — die ja doch in Bezug auf den Avesta stark zerrüttet ist — absolut nichts von einem prosaischen Gāðā-Text zu berichten weiss; auch würde man wohl erwarten, dass irgendwo in dem jüngeren Avesta sich ein Zitat aus dieser Prosa, wäre sie tatsächlich einmal vorhanden gewesen, erhalten hätte.³ Das ist ja aber nicht der Fall. Und weiter fragt man sich, ob nicht auch innere Gründe gegen die Annahme, dass einst ein Prosarahmen vorhanden gewesen sei, sprechen. Natürlich können hier die einzelnen Gāðā's nicht von diesem Gesichtspunkt aus behandelt werden, doch mögen einige Einzelheiten etwas näher beleuchtet werden.

Leider ist uns ja über die rituelle Verwendung, den viniyoga, der einzelnen Gāða's eigentlich nichts bekannt, was natürlich ihre Beurteilung sehr erschwert. Deutlich ist aber, dass wenigstens einige dieser Stücke nur bei einer speziellen Gelegenheit haben verwendet werden können; das typischste Beispiel ist ja Y. 53, das bei der Heirat der Pouručistā und des Jamaspa entstanden sein, und worin Zara&uštra selbst die VV. 1-3 und 5-9, Jamaspa aber den V. 4 gesprochen haben soll.4 Dass diese alte Tradition richtig ist, bezweifle ich nicht, obwohl die Ga&a sonst der Interprätation fast unüberwindliche Schwierigkeiten darzubieten scheint. Ich darf aber annehmen, dass BARTHOLOMÆ, wenn auch im Einzelnen seine Interprätationen bisweilen bezweifelt werden können, im grossen und ganzen den Zusammenhang des Liedes richtig erfasst hat, und ich muss dann gestehen, dass es mir nicht verständlich ist, wo eigentlich die Prosaeinlagen eingefügt werden sollten. Die von BARTHOLOMÆ seiner Übersetzung beigefügten

Air. Wb. 149; ebensowohl liesse sich wohl die Form aus apa-yā- (Air. Wb. 1282) herleiten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dazu kommt vačastaštivat 'Strophenweise' in der stehenden Phrase yō gābā frasrāvayat +afsmainivan vačastaštivat 'wer die Gābā's rezitiert nach Zeilen und strophenweise' Y. 57, 8; N. 23. 24.

Besonders für Geldner, der ja vačastašti als 'Prosa' auffasst, die somit zur Zeit der Abfassung des jüngeren Avesta hätte vorhanden sein müssen, scheint mir dies ein schwieriges Problem zu sein.

<sup>4</sup> Vgl. z. B. BARTHOLOMÆ Die Gatha's des Avesta p. 118 f.; REICHELT Avesta Reader p. 205.

Anweisungen '(Zaraðuštra spricht), (Jamāspa spricht)' sind kaum absolut notwendig, und somit könnte man sich nur denken, dass eine Prosaeinleitung die näheren Umstände bei der Hochzeit erzählt hätte. So was wäre ja denkbar, es fragt sich aber m. E., ob denn zu einem Hochzeitslied notwendig auch eine Erzählung von der Hochzeit selbst gehören muss. Weiter das Y. 29, das durchgehend dialogisch abgefasst ist, und wo es mir absolut unmöglich zu sein scheint, Prosaeinschübe einzupassen. Ich muss gestehen, dass ich jene Äusserung von BARTHOLOMƹ nicht verstehe, Prosazusätze wären gerade in dieser Gāðā notwendig, um den Sprecher jedes einzelnen Verses zu bezeichnen. Denn diese Anweisungen stehen ja doch — freilich in strophischer Form — in dem Texte selbst; man vergegenwärtige sich nur ganz kurz die tatsächlichen Verhältnisse:

- V. 1. Xšmaibyā gāuš urvā gərəždā 'Euch klagte die Seele des Stiers';²
- » 2. adā tašū gōuš pərəsat ašəm 'da fragte der Schöpfer des Stiers das Aša';
- 3. ahmāi ašā...paitī. mravat 'ihm antwortete Aša';8
- A. Keine Anweisung; nach BARTHOLOMÆ Rede des Aša, was aber wegen der Schlussworte: adā nā anhat ya3ā hvō vasat 'so wird es uns ergehen, wie ér will' schlecht passt. Eher sind wohl die Sprecher hier dieselben wie im
- 5, wo sich freilich keine einleitende Anweisung findet, die aber wegen der Worte mö urvä göuščä azyå 'meine Seele und die der trächtigen Kuh' überflüssig wäre. Der Vers wird — wie m. E. auch der vorhergehende — den Seelen des Urrinderpaares in den Mund gelegt;
- » 6. at ā vaočat ahurō masdā 'da sprach er selbst, Mazdāh Ahura';
- 7. Nach BARTHOLOMÆ gehören die zwei ersten Zeilen dem M. A., die letzte dem Rinderpaare; es scheint sonderbar, dass Ahura M. sich selbst als ahuro . . . ašā hazaošō 'Ahura, der mit Aša gleichgewillte', was doch im Munde des höch-

<sup>1</sup> Die Gatha's des Avesta p. V.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Übersetzungen sind durchgehend die von BARTHOLOME.

Nach BARTHOLOME soll die letzte Zeile dieser Strophe dem tasa grus in den Mund gelegt werden; den Grund verstehe ich nicht — Fortsetzung von Asa's Rede anzunehmen ist doch wohl einfacher.

sten Gottes ein bisschen zu bescheiden klingt, bezeichnet. Vielmehr gehört wohl der ganze Vers dem Rinderpaare;

V. 8. Nach BARTHOLOMAÆ Vohu Manah, was durch die Anrede in der letzten Zeile des vorigen Verses nahe gelegt wird;

» 9. aţčā gōuš urvā raostā 'und ein Jammern erhob da die Seele des Stiers';

Nach BARTHOLOMÆ dem Zaraðuštra gehörig, nur die letzte Zeile von V. II von dem Rinderpaare gesprochen. Die Anrufungen an verschiedene Gottheiten sowie die singularische Form machen es notwendig, den Z. als Sprecher anzunehmen; die letzte Zeile fasse ich als einen Allgemeinen Segensspruch von seiten des Zaraðuštra für die von ihm vorher mit dem Worte mašā 'o Menschen' angeredete Ge-

Die Unterredung spielt sich also (wohl im Himmel)¹ zwischen der Seele des Stieres (bzw. des Urrinderpaares), dem Schöpfer des Stieres², Aša, Ahura Mazdāh und Vohu Manah ab; wie in den vedischen Dialogliedern der menschliche Sänger öfters den oder die Schlussverse spricht, so sind hier dem Zaraðuštra, dem Propheten des höchsten Gottes, die beiden letzten Verse zugeteilt — er hat sie 'geschaut', um mit den indischen Exegeten zu reden. Es scheint mir, dass sich alles ganz glatt erklären lässt; zu fünf Versen von elf sind direkte Anweisungen über den Sprecher im Texte selbst vorhanden, bei den übrigen kann m. E. darüber kaum ein Zweifel walten. Wo wäre hier für Prosazusätze der geeignete Platz?

meinde auf.

So verhält es sich, wie mir scheint, auch mit den übrigen Gāðā's. Wenn man sie genau durchliest, so bekommt man doch m. E. nicht den Eindruck, dass hier etwas fehlt, das durch vermittelnde Prosaeinlagen ersetzt zu werden braucht. Vielmehr scheint mir jedes Stück ein in sich geschlossenes Ganzes zu bilden, das — von den interpretatorischen Schwierigkeiten abgesehen — sich ganz gut verstehen lässt. Dass übrigens jede Gāðā, um eine Predigt zu sein, zu kurz ist, scheint mir keine überzeugende Einwendung zu sein, so lange wir absolut nichts von der ursprünglichen Verwendung und Rezitationsweise dieser Literatur wissen. Viele — ja, die meisten — Hymnen des Rigveda sind eher kürzer als länger als die Mehrzahl der Gāðā's, was bedeutsam scheint,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BARTHOLOMÆ Die Gatha's des Avesta p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über diesen vgl. BARTHOLOMÆ Air. Wb. 645 f.

weil diese beiden Dichtungsarten wohl doch gemeinsame Muster voraussetzen. In der Metrik stimmen ja die Gāða's im grossen und ganzen mit dem Veda überein1, und wahrscheinlich wurden sie - gleichgültig ob von Zaraduštra oder nicht - im Anschluss an ältere Vorlagen gedichtet, die ihrerseits mit den Rigvedahymnen gemeinsame indoiranische Muster voraussetzen. Auf diese älteren, voravestischen Hymnen spielt wahrscheinlich die θεογονίη bei Herodot I, 132 an, die natürlich nicht die der zara&uštrischen Religion gehörigen Urkunden meinen kann. Reste dieser altiranischen Hymnen liegen wohl in jüngerer Umarbeitung in den Yašt's vor.2 Ebensowenig wie nun aber im Rigveda einstige Prosazusätze vorhanden gewesen sind, war dies wohl in jener ältesten iranischen Dichtung der Fall, nach deren Vorbildern die Gāðā's m. E. gedichtet worden sind. Übrigens wäre es wohl denkbar, dass die Lehren der zara&uštrischen Religion, die in den Gāða's mehr oder weniger ausführlich gestreift werden, im allgemeinen weiter in Prosa hätten ausgelegt werden müssen<sup>8</sup>, wenn tatsächlich alle Gaða's Lehrgedichte wären. Das ist aber absolut nicht der Fall. Die schon behandelten Y. 29 und 53 ausgenommen, finden wir in Y. 28 m. E. einen reinen Hymnus, in Y. 34 und anderen Gebete und gar keine Lehrgedichte; auch die Schilderung der Visionen in Y. 43 ist vielmehr als Hymnus, jedenfalls nicht als Lehrgedicht zu beurteilen. Jedermann muss wohl aber zugeben, dass in Hymnen und Gebeten in Versform erklärende oder vermittelnde Prosazusätze herzlich wenig am Platze sind, ia, sogar niemals vorkommen. Somit scheint mir Alles eher dafür zu sprechen, dass in den Gäða's niemals Prosaeinlagen vorhanden gewesen sind.

Weder indogermanisches noch indoiranisches Alter des 'Ā-khyāna' lässt sich also erweisen, vielmehr scheint mir alles darauf hinzudeuten, dass die prosaisch-poetische Form literarisch von beträchtlich viel jüngerem Datum sein muss. Sicher belegt finden wir sie vor allem in den irischen Sagen, über deren Alter nichts Bestimmtes gesagt werden kann, und in den Jātakas, deren vorbuddhistische Vorlagen eine völkliche Fabel- und Erzählungsliteratur gewesen sein muss, die mit der vedischen herzlich wenig zu tun hatte. Die Ākhyānatheorie erweist sich also weder für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. z. B. REICHELT Avesta Reader p. 184 mit Lit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Reichelt Avesta Reader p. 94; die Bedeutung von yašti-'Verehrung durch Gebet oder Opfer' passt gut zu dem von Herodot geschilderten Vorgang.
<sup>3</sup> Vgl. Bartholomæ Die Gatha's des Avesta p. IV f.

den Veda noch für den Avesta als zutreffend, und damit dürfen wir sie wohl für jetzt für genug behandelt betrachten. Sie war sehr scharfsinnig ausgedacht und ausgeführt, lässt sich aber mit den uns vorliegenden Tatsachen nicht in Einklang bringen. Wir wenden uns demnach zu der von Lévi, Hertel und v. Schroeder befürworteten dramatischen Theorie um zu prüfen, ob es dieser gelungen ist mit den diskutierten Fragen besser fertig zu werden.

Als ich zuerst v. Schroeder's geistreiches Buch 'Mysterium und Mimus im Rigveda' zu lesen bekam, fühlte ich mich - das muss zugestanden werden - von seinen Argumenten völlig überzeugt. Die grosse Menge ethnographischen Materials, das hier als Beweisgrund vorgeführt wird, besitzt auch viel grössere Überzeugungskraft als die spärlichen Andeutungen bei LÉVI und die allgemeinen Gründe und vereinzelten, z. T. sicher unrichtig gedeuteten Stellen der indischen Literatur, mit denen HERTEL seine Theorie zu stützen sucht. Lange Zeit habe ich geglaubt, dass nur diese dramatische Theorie den Schlüssel zum Verständnis der vedischen samvāda-Lieder darbieten könnte. Bei der näheren Beschäftigung mit dem Suparnadhyaya, den HERTEL für ein Mysterium erklärt hatte1, stiegen aber leise Zweifel bei mir auf, und eine erneute Durchforschung der ganzen Frage hat mir die endgültige Überzeugung gebracht, dass die dramatische Hypothese ebensowenig wie die Akhyanatheorie im Stande ist, alle Schwierigkeiten ein für alle mal bei Seite zu schaffen. Die Gründe meiner neuerworbenen Überzeugung suche ich im folgenden kurz darzulegen.

HERTEL<sup>2</sup> hat nachgewiesen, dass die rigvedischen Hymnen — wie die indische Poesie überhaupt — nicht rezitiert, sondern gesungen wurden. Das dies im wesentlichen richtig ist, bezweiste ich nicht, ob aber daraus notwendig folgen muss, dass die Dialoghymnen von mehreren Sängern vorgetragen werden mussten, ist mir durchaus nicht klar<sup>3</sup>; das Mahābhārata besteht doch zum grössten Teil aus Reden, ja, sogar aus Dialogen, und doch bestätigt uns die Tradition, dass es von einem einzigen Sūta vor-

<sup>1</sup> WZKM. XXIII, 273 ff.

<sup>2</sup> WZKM. XVIII, 59 ff. 137 ff.; XXIII, 273 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Oldenberg GGA. 1909, p. 67 f.

getragen wurde. Könnte es sich nicht mit den samvāda's des Rigveda, die doch unzweiselhaft der epischen Literatur sehr nahe stehen, ebenso verhalten? Doch darüber mag später etwas ausführlicher gehandelt werden. Ferner meint nun v. SCHROEDER1 bewiesen zu haben, dass mit den vedischen Dialoghymnen nicht nur Musik und Gesang, sondern sogar auch Tanz verbunden war. Er stützt sich dabei teils auf ethnographische Parallellen, die freilich sehr beleuchtend sein können, kaum aber in diesem Falle beweisend sind, teils auch auf vereinzelte Stellen des Rigveda selbst, wo gewisse Götter als Tänzer oder als irgendwie mit Tanz in Verbindung stehen dargestellt werden - Stellen, deren Beweiskraft wegen ihres spärlichen Vorkommens und ihrer teilweisen Unklarheit wohl kaum völlig so gross sein kann, wie es v. Schroe-DER meint.2 Die samvāda-Hymnen - sowie einige mit ihnen verwandte Lieder des Rigveda - wären also, wenn wir die Meinungen HERTEL's und v. Schroeder's zusammenfassen, kleine kultliche Dramen gewesen, die von mehreren Auftretenden unter Begleitung von Musik, Tanz und mimischer Aktion - z. T. sogar in Masken - gesungen wurden; und zwar hat v. SCHROEDER es versucht, unter Verwendung eines grossen ethnographischen Vergleichsmaterials aufzuzeigen, wo im Ritual jedes einzelne dieser Lieder seinen ursprünglichen Platz gehabt hat.

Die hauptsächliche Einwendung, die sich sofort gegen diese Theorie erhebt, ist durch v. Schroeder³ selbst in gebührender Weise beachtet werden, die nämlich, dass das spätere vedische Ritual, das wir doch im Einzelnen sehr gut kennen, und überhaupt die ganze spätere Literatur absolut nichts von einem derartigen dem Rigveda gehörigen kultlichen Drama zu erzählen weiss. Diese Einwendung wird in zweifacher Art zurückgewiesen: teils soll das rigvedische Ritual ein völlig anderes gewesen sein als das spätere, das uns in den eigentlichen Ritualbüchern begegnet, teils soll das rigvedische Drama im Aussterben begriffen sein und überhaupt keine Fortsetzung in der späteren Literatur gehabt haben.

Myst. u. Mimus pp. 35 ff. 68 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Myst. u. Mimus p. 13 ff., vgl. auch Levi Le théâtre indien pp. 307 ff. 333.
<sup>2</sup> Ich kann nicht auf die Myst. u. Mimus p. 37 ff. namhaft gemachten Stellen im einzelnen eingehen. Sie scheinen mir grösstenteils sehr unklar zu sein — auch die einheimische Tradition scheint mit ihnen nicht ins Reine gekommen zu sein. Auf den Aufsatz über 'Göttertanz und Weltentstehung' in WZKM. XXIV, I ff. komme ich unten zurück; ich glaube jedenfalls nicht, dass der Vers RV. X, 72, 6, um den sich die Frage dort eigentlich dreht, richtig gedeutet worden ist, vgl. auch Keith JRAS. 1911, p. 998 n. 4.

Beide diese Gründe setzen einen Riss in der Tradition, einen klaffenden Zwischenraum zwischen dem Rigveda und der ganzen übrigen Literatur Indiens voraus, der zu gewaltig wäre, als dass man ihn eigentlich für möglich halten könnte. Wie das Ritual zur Zeit des Rigveda in jedem einzelnen Punkte beschaffen war. wissen wir nicht und werden es wohl nie zu wissen bekommen;1 dennoch kennen wir es soweit, dass wir behaupten können, es stimme in mehreren Hauptpunkten mit dem späteren genau überein, obwohl vor allem die Terminologie eine viel reichere und vielleicht auch nicht eine so festgefügte und wohlgeordnete war, wie sie es nachher wurde. Indem enthält das uns aus den Brähmana's und Sūtra's genau bekannte Ritual neben vielem, was von den Priestern verkünstelt und verschnörkelt worden ist, so viel Uraltes, von dem wir behaupten dürfen, dass es in indischer Zeit nie anders gewesen ist, dass wir wohl annehmen müssen, der Unterschied zwischen rigvedischem und yajurvedischem Ritual sei kaum allzu gross gewesen. An einen völligen Riss in der Tradition, wobei das dem Rigveda geläufige Ritual total verloren gegangen wäre, kann ich ebensowenig glauben wie daran, dass die uns vorliegende einheimische Exegese ohne jeden Anschluss an uralter Tradition völlig auf eigene Faust von den Exegeten ausgeklügelt worden ist. Wenn v. Schroeder dagegen behauptet, das von ihm vorausgesetzte vedische Drama bezeichne überhaupt das Ende einer Entwicklung, die im Hinschwinden begriffen war, und von der aus keine Fäden zur späteren dramatischen Literatur gezogen worden sind, so befindet er sich damit in Opposition gegen Lévi2 und HERTEL3, die beide andere Ansichten hegen. Besonders HERTEL glaubt im Suparnādhyāya und in den visnuitischen Yātrā's eine Fortsetzung des rigvedischen Dramas sehen zu müssen, die zugleich eine Zwischenstufe zwischen diesem und dem klassischen Schauspiel bilden - ein Gedanke, der wohl, wenn wir überhaupt die Ansichten von der Existenz eines rigvedischen Dramas teilen, als der natürlichste bezeichnet werden muss. Dass diese alten Mysterien und Mimen im folgenden gar keine Nachkommen gehabt hätten, ist ein paradoxaler Gedanke, den v. Schroeder auf keine Weise hat glaublich machen können.

Nun verhält es sich freilich so, dass das spätvedische Ritual an Zeremonien, die wir als dramatische Aufführungen bezeichnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. HILLEBRANDT Rituallit. p. 11 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le théâtre indien p. 307.

<sup>3</sup> WZKM. XVIII, 166 ff.

müssen, gar nicht ganz leer ist. WINTERNITZ¹ hat einige dieser Begebenheiten zusammengestellt, wie den beim Sākamedha gebräuchlichen Traiyambakahoma², den Somakauf, der unzweifelhaft mit einem ganzen Schauspiel verbunden ist, die Mahāvratafeier u. s. w. Würde man hier alles, was überhaupt in Frage kommen könnte, aus der Ritualliteratur zusammenstellen, so würde sich eine nicht verächtliche Liste ergeben. Doch das alles hilft uns hier nicht weiter, denn kein einziger samvāda wird bei diesen Begebenheiten gebraucht, von keinem jener Lieder wissen wir, dass es tatsächlich bei einem derartigen kultlichen Drama den Text abgab. So bleiben wir noch immer in Bezug auf die Verwendung dieser Hymnen in derselben Unsicherheit.

Eine rituelle Verwendung dieser Lieder ist uns also im allgemeinen nicht überliefert, und wenn in einzelnen Fällen Sāyana eine solche vermutet, so finden wir doch meistens in der Ritualliteratur darüber keine näheren Nachrichten. Über den viniyoga der samvāda-Hymnen und damit vergleichbaren Lieder hat SIEG³ das Hauptsächlichste zusammengestellt, woraus man erfährt, dass sowohl Sāyana wie Durga bei diesen Texten öfters den dazugehörigen Itihāsa selbst als viniyoga auffasst. Was das bedeutet, darüber können erst im folgenden, wo die einzelnen, in Betracht kommenden Hymnen etwas näher betrachtet werden, Vermutungen ausgesprochen werden.

Wenn also die Ritualliteratur absolut nichts von einer dramatischen Aufführung der samvāda's in Verbindung mit gewissen kultlichen Handlungen weiss, so ist ja schon dies ein genügender Grund an der Richtigkeit der dramatischen Hypothese überhaupt zu zweifeln. Daneber stellen sich aber auch andere Bedenken, die kaum weniger schwerwiegend sind, ein, von denen die wichtigsten hier berücksichtigt werden mögen.

Wenn wir v. Schroeder folgen, so soll z. B. das kleine Lied RV. IX, 112, dessen Verse mit dem Refrain indrävendo pari srava schliessen, bei einem 'volkstümlichen Umzug beim Somafest' gesungen worden sein, und gewissermassen in der allerstärksten Verkürzung eine Schilderung der bei diesem auftretenden Vegetationsdämonen u. s. w. geben.\* Abgesehen davon aber, dass wir von einem derartigen Umzug und von Vegetationsdämonen überhaupt

<sup>1</sup> WZKM, XXIII, 109.

<sup>2</sup> HILLEBRANDT Rituallit. p. 118 f.

<sup>8</sup> Sagenstoffe p. 2 ff.

<sup>4</sup> WINTERNITZ WZKM. XXIII, 111 f. stimmt v. Schroeder bei.

durch die indische Tradition nichts wissen, so fällt es mir schwer zu glauben, dass sich v. Schroeder nicht durch seine überreichen ethnographischen Parallelen dazu hat verleiten lassen, in das ziemlich einfache kleine Lied viel mehr hineinlegen zu wollen, als sich dort eigentlich findet. Hier finde ich die Kritik von OLDENBERG u. a.1, auf die ich unten zurückkomme, im grossen und ganzen wohl berechtigt. Weiter meint v. Schroeder<sup>2</sup> z. B., dass das teilweise Zoten enthaltende Lied von Agastya und Lopāmudrā (I, 179) eigentlich bei einem Fruchtbarkeitsritus - man vergleiche den Generationsritus beim Mahavrata u. s. w. -- den Text abgegeben hätte. Nun stimmt das nicht so ganz genau, denn nach den bei v. Schroeder<sup>8</sup> selbst angeführten Stellen der Ritualtexte, heisst es, das sich brahmacārin und pumścali in gegenseitigen Schmähreden ergehen sollen4, ehe dann der rituelle Beischlaf ausgeführt wird. Niemand kann aber behaupten, dass das Lied RV. I, 179 aus Schmähreden bestehe oder überhaupt so was enthält, denn die Zötchen in den VV. 4 und 6 -- die nach Sieg sogar Itihasaverse sind — können doch unmöglich als solche bezeichnet werden. Das mag nun aber nicht von entscheidender Wichtigkeit sein. Wenn wir uns aber denken, dass es sich wirklich so verhält, wie v. Schroeder meint, soll dann das beim Mahāvrata agierende Paar von Brahmanenschüler und Hure6 immerfort eigentlich den Agastya und seine Gattin darstellen? soll ein Liedchen, das einmal - gleichgültig von wem oder aus welchem Grunde - einen aus der Heiligenlegende bekannten Vorgang schildernd gedichtet wurde, bei jedem Mahavratafert dazu gedient haben, die die rituelle Unkeuschheit ausübenden fortwährend als Agastya und seine Gattin zu bezeichnen? Mir kommt das äusserst unglaublich vor. Und wenn das trotzdem richtig wäre, warum hat uns dann Lātyāyana (Śr. S. IV, 3), der doch die bei der Unterredung gebräuchlichen Zoten verzeichnet, nicht auf dieses Lied hingewiesen. Ich muss gestehen, dass mir Oldenberg mit seiner Kritik wieder

OLDENBERG GGA. 1909, p. 79 ff.; Rgveda II, 195 ff.; KEITH JRAS. 1909, p. 206 (der durchgehend von IX, 118 spricht); 1911, p. 998. Vgl. auch GELDNER Der RV. im Auswahl II, 143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Myst. u. Mimus p. 156 ff.

<sup>8</sup> l. c. p. 161 ff.

<sup>4</sup> Vgl. z. B. Kāty. Śr. S. XIII, 3, 6: pumścalūbrahmacārināv anyo 'nyam ākrośatah.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sagenstoffe p. 124 ff.

<sup>6</sup> Vgl. über diese auch Konow Festschr. E. Kuhn p. 113.

<sup>7</sup> GGA. 1909, p. 76 ff.

<sup>6 - 20218.</sup> J. Charpentier.

das Richtige getroffen zu haben scheint.1 Und wo im Kulte sollen wir uns das Lied von Saramā und den Pani's (RV. X, 108) eingesetzt denken? Die leisen Andeutungen, die v. SCHROEDER2 hier gibt, haben im Ritual absolut keine Stütze und reichen nicht aus. Sollen wir uns denken, dass ein Liederzyklus (RV. I, 170. 171. 165), der eine Begebenheit zwischen Indra, den Maruts und Agastya in m. E. ganz und gar epischer Art schildert, fortwährend bei einem gewissen Opfer aufgeführt wurde, wobei verschiedene Akteure den Indra und die Maruts, der Opferpriester selbst wohl den Agastva darstellte? Für v. SCHROEDER und HERTEL ist dies sogar ein wohlgegliedertes, in Akte eingeteiltes kultliches Drama. was ja möglich wäre - obwohl die Akte ziemlich kurz sind wenn sich die Sache überhaupt glaublich machen liesse. Oder das Lied von Yama und Yamī (RV. X, 10), das sozusagen den ersten Akt eines rituellen Fruchtbarkeitsdramas bilden soll; man braucht wahrlich viel, ja zuviel Phantasie, um aus diesem Liede so was herauslesen zu können.3

Um das schon Gesagte kurz zusammenzufassen, so finde ich es in manchen, ja, in den meisten Fällen unglaublich, dass Hymnen und Lieder, die meinetwegen am ehesten epischen Charakter aufweisen und einen vereinzelten Vorfall der Sage oder der Legende schildern, immerfort innerhalb des Rituals ihren Platz gehabt haben sollen, und dass dort die auftretenden Priester u. s. w. die Rollen des Agastya, des Yama, der Saramā (!)4 u. s. w. agiert haben sollen. Diese auch für sich unglaubliche Annahme wird durch das absolute Nichtvorhandensein jeder Nachricht innerhalb der Ritualliteratur über eine derartige Verwendung der samvāda's noch unglaublicher. Damit soll aber nicht a priori verneint werden, dass einzelne jener Hymnen doch wirklich eine Art Dramen sein können, da wir doch von gewissermassen dramatischen Aufführungen im Ritual wissen; nur meine ich, dass sich die Akhyanatheorie nicht, wie v. Schroeder und Hertel meinen, durch eine dramatische Hypothese ersetzen lässt, die alle Fälle ohne weiteres

<sup>9</sup> Myst. u. Mimus p. 174.

Der Einwand bei HERTEL WZKM. XXIII, 282 f. ist ziemlich nichtssagend.

Mit der Geschichte des R
śyaśr
nga, die v. Schroeder 1. c. p. 292 ff. mit dem Yama-Liede kombiniert, finde ich keine Ber
ührungspunkte. Die R
śyaśr
nga-Sage dagegen spielt wirklich auf alte Fruchtbarkeitszauber (Coitus bringt Regen und Fruchtbarkeit) an.

Wenn ich mit meiner unten (p. 91 ff.) geäusserten Vermutung über Saramä Recht habe, wäre das freilich möglich, v. Schroeder fasst sie aber als Götter-hündin auf.

ganz glatt aufklären soll. Um aber diese Behauptung, dass sich alle jene Hymnen gar nicht nach einer universellen Regel beurteilen lassen, weiter zu stützen, werde ich im folgenden das durch V. SCHROEDER ins Feld geführte Material aus dem Rigveda in Einzelkeiten etwas näher prüfen. Dabei sehe ich von vornherein von RV. IV, 18, das ich aus besonderen Gründen an anderer Stelle (ausserhalb dieses Buches) behandeln werde, sowie von VIII, 100 (89), das schon früher von mir behandelt und — wie ich noch immer glaube — richtig beurteilt wurde, ab. Dass es sich hier nicht um eine eingehende und allseitige Behandlung dieser z. T. so äusserst unklaren und schwierigen Hymnen handeln kann, liegt in der Natur der Sache und wird jedem Leser unmittelbar klar sein.

Ich fange mit einigen Liedern an, die von der einheimischen Tradition nicht als samvāda's bezeichnet werden, dennoch bei v. Schroeder in Zusammenhang mit diesen behandelt worden sind. Zuerst das sogenannte Spielerlied, RV. X, 34, das v. Schroe-DER als einen Mimus bezeichnet.2 Schon HERTEL3 hatte dieses Lied als eine Art. 'bhāṇa in nuce', ein kurzes monologisches Drama bezeichnet, ohne sich weiter über seine Aufführung oder Verwendung zu äussern. Diese wird aber durch v. Schroeder näher bestimmt: bei dem agnyādheya kommt bekanntlicherweise ein rituelles Würfelspiel vor4 und dies auch bei der Anlegung des sabhya-Feuers, des in der sabhā, dem Spielhause, brennenden Feuers; bei dieser Feueranlegung in der sabhā nun lässt v. SCHROE-DER den Mimus des ruinierten Spielers aufgeführt worden sein und bemerkt dazu: 'da mochte wohl manches Herz gepackt und im Innersten erschüttet werden, mancher Hörer sich an diesem Bilde des Elends, das die Würfelleiderschaft zur Folge hat, ein warnendes Exempel nehmen'.5 Gewiss eine sehr scharfsinnige Vermutung, die aber durch nichts gestützt ist und m. E. auch kaum gestützt werden kann. Sehen wir vielmehr nach, wie weit uns die einheimische Tradition auf den Weg helfen kann.

<sup>1</sup> Vgl. WZKM. XXV, 290 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Myst. u. Mimus p. 377 ff.

<sup>3</sup> WZKM. XVIII, 152.

Vgl. HILLEBRANDT Rituallit, p. 106 ff.

<sup>5</sup> l. c. p. 385.

Die Anukramanī gibt als Inhalt des Liedes akṣakṛṣipraśaṃṣā ca aksakitavanindā ca 'Preis des Würfels und des Ackerbaus sowie Tadel des Würfel(spiele)s und des Spielers' an. 1 SIEG2 hat also ganz Recht, wenn er bemerkt, dass schon die Anukramanï (und Yāska) dem Liede nur didaktischen Zweck zuschreibt, was dadurch bestätigt wird, dass Sāyana hier mit den Worten gato viniyogah nur des sāmānyaviniyoga gedenkt, ohne einen višeṣaviniyoga überhaupt anzugeben. Irgendwelche rituelle Verwendung des Liedes scheint also die einheimische Tradition nicht zu kennen. Als Verfasser nennt die Tradition den Kavasa Ailūsa, der auch als Dichter von RV. X, 30-33 gilt, über den aber ins Reine zu kommen es schwierig zu sein scheint. Mit dem Kavaşa, den RV. VII, 18, 12 als einen der vernichteten Feinde der Trtsu nennt. könnte er ja freilich identisch sein, was aber lange nicht feststeht.3 Andrerseits meint GELDNER4 - wohl mit Recht - dass Kavasa der purohita des Kuruśravana, eines Nachkommlings des Trasadasyu<sup>5</sup>, gewesen war, durch dessen Sohn Upamaśravas aber abgesetzt und seines Amts entlassen wurde. Die Ursache gibt GELDNER nicht an - war es vielleicht die Spielleidenschaft, der er zum Opfer fiel? Dem sei aber, wie ihm wolle: durch die von GELDNER u. a. namhaft gemachte Stelle Ait. Br. II, 19, 1-36 gelangen wir aber auf festeren Boden. Dort lesen wir nämlich folgendes: rsayo vai Sarasvatyām sattram ūsata. te Kavasam Ailūsam somād anayan: dāsyāh putrah kitavo 'brāhmanah katham no madhye 'dīksisteti, tam bahir dhanvodavahann"; atrainam

¹ V. SCHROEDER Myst. u. Mimus p. 378 bemerkt, dass von einer Lobpreisung der Würfel doch keine Rede sein kann. Mit Unrecht — da V. 12 offenbar als Preis der Würfel aufgefasst werden muss. Die ganze Frage wird übrigens durch Şadgurusişya und Sāyana entschieden, bei denen es heisst: tatrākṣān dvādaśī stauti navamy ādyā ca saptamī | trayodaśī kṛṣim stauti (wie Macdonell Sarvānukram. p. 151 dazu kommt zu schreiben: tatrākṣān dvādaśī stauti | navamy ādyā . . . kṛṣim stauti ist einfach unverstāndlich, zumal das richtige schon bei Müller RV. darsteht; in der Bṛhaddevatā VII, 37 hat übrigens Macdonell selbst die richtige Lesart).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sagenstoffe p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Hopkins JAOS. XV, 260 ff.; Pargiter JRAS. 1910, p. 50; Keith ibid p. 923; Oldenberg Rgveda II, 15 f. sowie MacDonell & Keith Vedic Index I, 143 mit Lit.

<sup>4</sup> Ved. Stud. II, 150; Der RV. im Auswahl II, 155.

<sup>5</sup> Vedic Index I, 170.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. auch Śankh. Śr. XII, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Eine ähnliche Erzählung von Syavasva in TMBr. VIII, 5, 9, vgl. Weber SBBAW. 1891, p. 793; SIEG Sagenstoffe p. 61.

pipāsā hantu Sarasvatyā udakam mā pād iti, sa bahir dhanvodūļhah pipāsayā vitta etad aponaptrīyam apasyat: pra devatrā brahmane gātur etv iti (RV. X, 30, 1), tenāpām priyam dhāmopāg acchat. tam āpo 'nūdāyams tam Sarasvatī samantam parvadhāvat (1). tasmād dhāpy etarhi Parisārakam ity ācaksate, yad enam Sarasvatī samantam parisasāra (2). te vā rṣayo 'bravan: vidur vā imam devā. upemam hvayāmahā iti. tatheti. tam upāhvayanta, tam upāhūyaitad aponaptrīyam akurvata; pra devatrā brahmane gātur etv iti, tenāpām priyam dhāmopāgacchann upa devānām (3). Dadurch wissen wir also, dass Kavasa Ailūsa von seinen Kollegen als 'Sohn einer Sklavin' 1 und 'Spieler' von der Weihe ausgeschlossen, später aber wieder aufgenommen wurde. Die Bezeichnung des Mannes als kitava 'Spieler' in einer sonst mit dem Liede RV. X, 34 nicht zusammenhängenden Legende, stellt es m. E. unzweifelhaft fest, dass es sich hier um dieselbe Person handelt, und ich glaube nicht, dass er in der Brähmanastelle diesen Titel trägt, weil er schon aus dem Rigveda als solcher bekannt war, sondern dass hier von einander unabhängige Traditionen vorliegen.2 Ich glaube also, dass Kavaşa Ailūşa, der Verfasser von X, 34 und purohita des Königs Kuruśravana, seiner niedrigen Geburt und seiner Spielerleidenschaft wegen bekannt war und wegen beider Sachen vielfach zu leiden hatte.

Wenn es aber feststeht, dass der Hymnus einem individuellen Verfasser gehört und einer besonderen Begebenheit zufolge gedichtet wurde, dann fällt es schon schwieriger, darin einen bei einer gewissen rituellen Handlung aufgeführten 'Mimus des ruinierten Spielers' sehen zu wollen. Es scheint mir übrigens nicht unmöglich, dass auch das Lied selbst, das freilich den Kavasa nicht nennt, doch eine deutliche Anspielung auf ihn enthalte: die rsi's machen ihm ja in Ait. Br. II, 19, 1 zum Vorwurf, dass er ein däsyäh putrah, ein outcaste sei; in X, 34, 11 sagt der Dichter aber von sich selbst: só ågner ånte vrsalåh papäda. Bei der verzweifelten Stimmung der Reue, die offenbar den Dichter ergriffen

<sup>1</sup> Vgl. Roth Z. Lit, u. Gesch, d. Veda p. 134; Weber Ind. Stud. II, 311.
Vgl. auch HILLEBRANDT ZDMG. XLVIII, 423; VM. III, 374.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Meinung von Keith JRAS. 1910, p. 922 f., das Lied X, 34 wäre erst spät dem Kavaşa zugeschrieben worden, da er im Ait. Br. nicht als Verfasser desselben auftritt, kann ich nicht gutheissen. In Ait. Br. II, 19, 1 wird doch Kavaşa nicht einfach deswegen ausgeschlossen, weil er ein Spieler ist; er braucht sich somit nicht gerade deswegen zu rechtfertigen, und X, 34 wäre hier herzlich wenig an seinem Platz. Übrigens zitiert das Brähmana einfach die erste Zeile des ersten Kavaşaliedes, das gerade in dieser Situation passt.

hat, scheint es mir nicht unmöglich, dass er mit diesem vṛṣaláḥ selbst seine niedrige Herkunft zugestanden hat. Freilich begnügen sich die Übersetzer im allgemeinen mit der Bedeutung 'Wicht' oder so was, was ja, da das Wort im Rigveda sonst nicht vorkommt, nicht mit direkten Gründen abgewiesen werden kann.

Mir scheint es ziemlich unzweifelhaft, dass wir bei diesem Liede von einem Mimus gar nicht sprechen dürfen. Vielmehr ist das Lied, wie die Tradition angibt, einfach aus didaktischen Zwecken in den Rigveda aufgenommen worden; Kavasa Ailūsa, ein bekannter alter rsi, war der Spielleidenschaft verfallen gewesen, suchte aber in diesem herrlichen Gedichte teils seine Leiden zu schildern, teils auch seiner elenden Leidenschaft zu entsagen. Da sich nun andere Hymnen von diesem Dichter vorfanden<sup>1</sup>, die anderen Zwecken dienten, wurde auch dieses Lied in die Sammlung mitgenommen, zumal ihm ein hoher didaktischer und moralischer Wert zukam. Denn ich glaube nicht, dass die Ansicht aufrecht erhalten werden kann, die besonders von BLOOMFIELD verteidigt worden ist, jedes Lied des Rigveda müsste einem rituellen Zweck dienen; die Ausnahmen sind nicht viele, sie sind aber durch das Schweigen der Tradition über ihre rituelle Verwendung als unzweifelhaft festgestellt und können nicht gut weggeräumt werden.

Kavasa Ailūsa ist das erste Opfer der Spielleidenschaft, das die indische Literatur kennt; viel berühmtere Nachfolger hat er in Nala und Yudhisthira gefunden.2 Ich glaube auch, dass die Tradition sich des ideellen Zusammenhanges des alten Kavaşa mit diesen tragischen Gestalten des grossen Epos nicht unbewusst war: wenn es nämlich in X, 34, 4 heisst: ánye jāyām pári mṛśanty asya yásyágrdhad védane vājy àksáh, so erklärt Sayana das pári mršanti mit vastrakeśūdyūkarsanena samspršanti, wobei er ohne jeden Zweifel an die bekannte Episode von Duhsäsana und Draupadī in MBh. II, 2198 ff. 2251 ff.3 gedacht hat. Was die Komposition des Liedes betrifft, so enthalten die VV I-II die aksakitavaninda, den Monolog des Kavasa, worin er das elende Leben des Spielers schildert und die Würfel verflucht; V. 12 enthält das Gebet, das er an den Führer der Schaar der Würfel richtet, und V. 13 deren Antwort, d. h. diejenige des Kali4, der hier als Person gedacht wird: der Schlussvers (V. 14) endlich enthält die Beschwörung,

<sup>1</sup> RV. X, 30-33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl, v. Schroeder Myst, u. Mimus p. 394 f.

Über diese vgl. jetzt Winternitz Festschr. E. Kuhn p. 299 ff.
 So fasse ich die Sache mit Lüders Würfelspiel pp. 40 ff. 54 auf.

die der Unglückliche an die Würsel richtet. So ist das Ganze einfach ein Klage- und Busslied des Kavaşa, das weder als Mimus aufgesasst werden darf noch, um verständlich zu sein, der ergänzenden Prosa bedarf.<sup>1</sup>

<sup>1</sup> Es sei mir gestattet, an diesem Orte ein paar kleine Bemerkungen zum Texte, die viel zu bescheiden sind, um anderswo veröffentlicht werden zu können, zu machen. In V. 2 ist ápa . . . arodham sehr verschieden aufgefasst worden; ich würde mich am ehesten Löders Würfelspiel p. 64 anschliessen, demgemāss Kavaşa (ebenso wie Yudhişthira) die eigene Gattin verspielt hatte, wäre nicht das ápa , . . runaddhi im folgenden Verse, das unmöglich dasselbe bedeuten kann; somit vohl einfach 'ich verstiess' - V. 3: ná vivide marditáram vgl. RV. IV, 18, 13; die Erklärung des Sayana: marditaram dhanadanena sukhayitaram scheint mir beachtenswert. Man vergleiche auch mrdati in AV. VII, 114, 1 (vgl. Lüders Würfelspiel p. 42 f.). Die Bemerkung über den zweiten Halbvers bei GELDNER ist mir nicht völlig verständlich - V. 5: das umstrittene davişāni gehört natūrlich zu dīv- (anders, aber unzweifelhaft verfehlt v. Schroe-DER WZKM. XIII, 119 ff. 297 f.; Myst. u. Mimus p. 393 A. 1) - V. 8: was Savitar in dem Vergleich für eine Rolle spielt ist mir ganz unverständlich; Sāyana hilft hier nicht weiter. Vielleicht wäre es möglich RV. X, 116, 9: áyā iva pári caranti devá (vgl. Lüders Würfelspiel p. 50 f.) als Parallele hinzuzuziehen, was aber wenig hilft, da die Bedeutung von krilati in unserem Verse doch in Bezug auf Savitar unklar bleibt. Zu bemerken ist, dass Savitar, der auch in V. 13 vorkommt, der einzige Gott ist, den das ganze Lied überhaupt nennt - V. 10: die Deutung, die Lüders 1, c. p. 65 diesem Verse gibt, kann ich nicht gutheissen; das natürliche ist offenbar, dass der arme, verschuldete Spieler nachts als Dieb in die Häuser anderer Leute einzubrechen versucht, was ja auch Sayana bestätigt (cauryārtham upagacchati) — V. 11: unklar ist mir der Ausdruck: só ágner ánte vrsaláh papāda (über vrsaláh habe ich schon oben gesprochen; es scheint mir deutlich, dass er doch mit dem im folgenden Verse an Kali gerichteten Gebet in Zusammenhang stehen muss, so nämlich, dass Kavaşa vor dem niederfällt, an den er sein Gebet richtet. Das wäre jedenfalls hier das natürliche. Dann muss aber agni hier eine ganz andere Bedeutung haben als in der von Geldner zu V. 9 angeführten Stelle SBr. V, 3, 1, 10: adhidevanam vā agnis tasyaite 'ngārā yad akṣāh; doch ist dies ja sehr unsicher — V. 12 enthält ein Gebet des Spielers an den 'Heerführer der grossen Schaar', den 'König des Heeres' (der Würfel), der nach den von Lüders l. c. pp. 40 ff. 54 angeführten Stellen unbedingt Kali sein muss (die Erwähnung der krtani in V. 6 scheint mir hier keine Bedeutung zu haben) - V. 13 enthält die Antwort des als Person gedachten Kali; der Hinweis auf Savitar scheint mir auch hier zweifelhaft. Steht dieser Gott zum Würfelspiel in irgendwelcher Beziehung - V. 14: Beschwörung der Würfel, bildet ganz natürlich den Abschluss des Liedes (anders v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 394). Der Ausdruck: anyó babhrūnām prásitau nv dstu scheint mir von keinem Erklärer richtig erfasst worden zu sein; prásiti- bedeutet ja seiner Etymologie nach etwa 'Schlinge', eine Bedeutung, die das Wort an mehreren Stellen aufweist (vgl. Geldner Glossar). Demnach wird man wohl zugeben, dass das Wort auch 'Zügel, Zaum' bedeuten kann, obwohl diese Bedeutung - wenigstens nach den Wörterbüchern zu ur-

Zu den Liedern des Rigveda, die der wörtlichen Interpretation die allerwenigsten Schwierigkeiten bieten, dennoch aber in Bezug auf ihrem Zwecke völlig unbegreiflich sind, gehört RV. X, 119. Nach der einheimischen Tradition soll Indra als Wachtel<sup>1</sup> den Soma getrunken und dann von den rsi's überrascht dieses Lied gesungen haben. Man bemerkt mit Recht, dass jene Auffassung in dem Liede selbst keine Stütze hat; dennoch hat man es ein 'Selbstgespräch des betrunkenen Indra' betitelt, obwohl jener Gott im Liede gar nicht genannt wird, einzelne Verse sogar im Munde des Indra völlig undenkbar sind.2 Diese Auffassung, an der gewisse Gelehrten noch immer festhalten3, wird von anderen, wie ich glaube mit Recht, nunmehr beseitigt.4 Nach HERTEL und V. SCHROEDER soll das Lied eine Art Mimus sein, der nach letzterem Forscher als erheiterndes Zwischenspiel bei einem grossen Somafeste diente. Auf das Lied selbst kann ich hier nicht eingehen, darf aber vielleicht hoffen, anderswo darauf zurückzukommen; solange es aber absolut nicht feststeht, was das Lied eigentlich enthält, wie es überhaupt zu fassen ist, so scheint es mir verlorene Mühe zu sein, darüber zu diskutieren, welcher Art von Literatur das Stück angehört, wie es verwendet wurde. Sayana wenigstens gibt durch seinen Ausdruck gato viniyogah b zu erkennen, dass ihm kein ritueller Gebrauch des Textes überhaupt bekannt war. Ihm scheint das Stück einfach literarischen Wert besessen zu haben.

Noch kürzer kann ich mich über RV. X, 97 äussern, den v. Schroeder als 'Mimus des Medizinmannes' bezeichnet, und dem er auch in einem der grossen Somaopfer Platz bereiten will.

teilen — nicht belegt zu sein scheint; ich fasse nun den Ausdruck als auf dasselbe Gleichnis anspielend wie V. II c: pūrvāhné áśvān yuyujé hi babhrán. Es wūrde also etwa heissen: 'ein Anderer mag jetzt beim Zūgel der braunen (Pferde) sein' = 'ein Anderer mag von jetzt an die braunen Pferde (: die Wūrfel) lenken'.

Laba — oder ist dies ein Eigenname? Man vergleiche übrigens, dass nach Brhaddevatä VI, 151 und MBh. V, 227 ff. der Mund des Triśiras, mit welchem er Soma schlürfte, in einen kapinjala (Haselhuhn, francoline partridge) verwandelt wurde, vgl. Winternitz WZKM. XX, 19 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So vor allem V. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. z. B. HERTEL WZKM. XVIII, 152; v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 361 ff.; Herakles u. Indra p. 17; Geldner Der RV. im Auswahl II, 202 f.

WINTERNITZ WZKM. XXIII, 118 A. 1; OLDENBERG Rgveda II, 339 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sieg Sagenstoffe p. 2 ff.

<sup>6</sup> Myst. u. Mimus p. 369 ff.

Ich kann mich darauf beschränken, WINTERNITZ¹ meine völlige Zustimmung zu spenden, wenn er das Lied als 'ein ganz gewöhnliches medizinisches Zauberlied ganz von der Art wie das an alle Kräuter gerichtete Lied des Atharvaveda VIII, 7' bezeichnet. Übrigens ist die Sache dadurch aus der Welt gebracht, dass Sāyana — was v. Schroeder wohl übersehen hat — nach Āśv. Śr. S. VI, 9, I die rituelle Verwendung des Liedes genau angibt: es soll, wenn einem dikṣita Fieber oder so was befällt, als Zauberspruch verwendet werden.² Demnach kann es sich ja nicht weiter darum handeln, einen ganz anderen und durch nichts bezeugten rituellen Gebrauch des Liedes vorauszusetzen; es ist mir übrigens des ganzen Inhalts des Liedes wegen schwer verständlich, wie v. Schroeder eigentlich auf den Gedanken gekommen ist, es als Mimus erklären zu wollen.

Endlich der sogenannte Froschhymnus — RV. VII, 103 — den V. SCHROEDER³ auch för einen Mimus erklärt; er ist sogar geneigt anzunehmen, dass die Brahmanen, die nach HAUG's⁴ Zeugnis noch immer das Lied bei Dürre und Regenmangel rezitieren sollen, einmal in Froschmasken das Stück agiert haben sollen und erinnert an die vielfachen Tiermaskentänze des attischen Dramas. Mehr als eine Vermutung ist das ja auch bei V. SCHROEDER — was er selbst ausdrücklich unterstrichen hat — nicht⁵; es muss aber bemerkt werden, dass jene Vermutung doch nicht durch HAUG's Mitteilung im geringsten unterstützt wird. Denn es ist doch nicht entfernt dieselbe Sache, wenn die Brahmanen ein Lied, das anerkannterweise von Anfang an ein Regenzauber und Regenhymnus gewesen ist⁶, rezitieren um Regen zu verlangen, oder

<sup>1</sup> WZKM, XXIII, 115 (vgl. auch Oldenberg Rgveda II, 311; Geldner Der RV. im Auswahl II, 194 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Durga zu Nir. 3, 15 (II, 318, 15 ff.) schreibt rituelle Verwendung des Liedes vor, die mit der Vorschrift des Asvaläyana übereinstimmt.

<sup>3</sup> Myst, u. Mimus p. 396 ff,

<sup>4</sup> Brahma und die Brahmanen, München 1871, p. 12 (vgl. p. 40).

<sup>5</sup> Vgl. auch WINTERNITZ WZKM, XXIII, 115 f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. vor allem Yaska Nir. 9, 6 und von neueren Arbeiten besonders Bloomfield PAOS. XVII, 173 ff. (teilweise schon Haug 1. c. und Oldenberg Rel. d. Veda pp. 70, 450) und v. Schroeder 1. c. Neben der Auffassung des Liedes als Regenzauber ist doch auch diejenige berechtigt, die von Geldner Der RV. im Auswahl II, 117 vertreten wird, dass nämlich die Vasistha's mit dem letzten Verse ihre Gegner, die Visvämitra's, haben verhöhnen wollen. Mit Unrecht scheint mir Oldenberg Rgveda II, 66 f. dieselbe in Zweisel zu ziehen. Vgl. übrigens auch Grierson JRAS. 1903, p. 464 (Hopkins JAOS. XXIV, 393). Zum Froschkultus und Regenzauber vgl. auch Waddell IA. XXII, 293 ff.; Laufer Klu-Bum Bsdus Pai Shin Po p. 120; Bender JAOS. XXXVII, 186 ff.

wenn sie das Lied jemals mimisch zur Aufführung gebracht hätten. Die Auffassung des Liedes als ein wesentlig dramatisches Produkt ist unnötig, durch nichts berechtigt und scheint mir sogar der indischen Tradition, die nur von einer Rezitation des Liedes von Seiten des 'Vasistha' zu erzählen weiss, zu widersprechen. Näher kann und brauche ich auf das vielumschriebene Lied an dieser Stelle nicht einzugehen.

RV. IX, II2<sup>1</sup> lasse ich hier völlig bei Seite, da ich schon oben<sup>2</sup> als meine Ansicht hervorgehoben habe, dass ich mich im grossen und ganzen hier der Ansicht OLDENBERG's anschliesse. Eine eingehendere Widerlegung der Behandlung des Liedes durch v. SCHROEDER ist an dieser Stelle nicht angebracht, zumal sein ethnographisches Material natürlich nur bei der Anwendung und Überführung auf vedische Verhältnisse unrichtig beurteilt zu sein scheint. Ihren grossen und dauernden Wert behält natürlich eine derartige Zusammenstellung auf jeden Fall.

Ich gehe also jetzt zu den eigentlichen samvāda's, die von der einheimischen Tradition als solche angegeben werden, über.

Dabei fange ich mit einem Liede an, das zu den hübschesten und klarsten der samvādas gehört, dem Dialog zwischen Saramā und den Pani's (RV. X, 108). OLDENBERG<sup>3</sup> scheint jetzt über dessen Akhyanacharakter zu zweifeln, da er es als 'Akhyana?' bezeichnet, und zwar mit vollem Recht, denn das Lied würde durch Prosaeinlagen nur verdorben werden4; zudem versteht man kaum, was eigentlich die Prosa enthalten sollte. Wiederum hat v. Schroeder 5 das Lied als Drama erklären wollen und meint, dass es 'ein Vorspiel zu einem Somafeste, bei dem der Sieg des Indra und seiner Helfershelfer über die bösen Dämonen, die Panis, gefeiert wurde' sein könnte; auch WINTERNITZ6 gibt zu, dass man sich 'eine dramatische Handlung von der einfachsten Art' dabei vorstellen könnte. Eine rituelle Verwendung des Liedes kennen die indischen Exegeten von Yaska an überhaupt nicht7, sondern sie erzählen nur einen bekannten Itihasa, den man z. B. bei GELDNER<sup>8</sup> aus Sadguruśisya angeführt findet. Dem Brhaspati,

<sup>1 &#</sup>x27;Ein volkstümlicher Umzug beim Somafest' (Myst. u. Mimus p. 408 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. p. 80 f.

<sup>3</sup> Rgveda II, 331.

<sup>4</sup> Vgl. HERTEL WZKM. XVIII, 60 ff.

Myst. u. Mimus p. 173 ff.

<sup>6</sup> WZKM, XXIII, 113 f.

<sup>7</sup> Sayana sagt einfach gato viniyogah.

<sup>8</sup> Der RV, im Auswahl II, 198,

dem purohita des Indra, wären seine Kühe von den unter Vala's Befehl stehenden Pani's -- böse Dämonen -- gestohlen worden; Indra sandte nun die Götterhündin (devasunī) Saramā aus um die Kühe auffindig zu machen, und die setzte über die Flut Rasa, besuchte die Pani's und machte das Versteck der Kühe ausfindig.1 Bei ihrem Besuch entspann sich der im Rigveda erhaltene Dialog, in welchem die Pani's - oder vielmehr ihr Wortführer2 - die Verse 1, 3, 5, 7 und 9, Saramā wiederum 2, 4, 6, 8 und 10-11 sprachen; darüber, dass diese Rollenverteilung ganz richtig ist, können keine Zweifel walten, das Lied gibt dabei selbst guten Bescheid. Und auch darüber kann man nicht zweifeln, dass das Lied einfach, wie GELDNER es ausdrückt, 'ein balladenhafter Dialog', ein Stück alter, guter epischer Poesie ist, das niemals rituelle Verwendung gehabt hat, sondern einfach, weil es sich dem Muster der Rigvedalieder fügte und weil es einem in rigvedischer Zeit wohlbekannten Sagenkreise angehörte, der Sammlung der rcah einverleibt wurde.

Hier soll nicht über den vermuteten historischen Hintergrund der Pani-Sage<sup>3</sup> weiter gesprochen werden; auch die dunkle Gestalt der Saramā, und wie sie überhaupt dahin gekommen ist, als Hündin, Urmutter des Hundegeschlechts (sārameya) aufgefasst zu werden, soll einer künftigen Untersuchung vorbehalten werden. Nur das mag hier kurz angedeutet werden, dass an den Rigvedastellen, wo die Saramā vorkommt<sup>4</sup>, absolut nichts dafür spricht, dass sie als Hündin oder in Hundsgestalt auftretend gedacht wurde.<sup>5</sup> Yāska (Nir. 11, 25) nennt sie freilich schon devasum, aber der Nigh. 5, 5 kennt sie überhaupt nur als madhyasthānadevatā 'Gottheit der Mittelregion'<sup>6</sup>, und einer der grössten Kenner des Rigveda<sup>7</sup> hat sie ohne Zweifel mit Recht als 'ursprünglich viel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Jaim. Br. (OERTEL JAOS. XIX, 97 ff.) und in der Brhaddevatā VIII, 30—36 findet sich eine Fortsetzung der Geschichte, die uns hier nicht interessiert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. den Singular kṛṇavai in V. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. HILLEBRANDT VM, I, 83 ff. und neuerdings ZDMG. LXX, 512 ff.; anders aber vielleicht unrichtig Oldenberg Rel. d. Veda p. 145 ff.

<sup>4</sup> Vgl. ausser diesem Hymnus RV. I, 62, 8; 72, 8; III, 31, 6; IV, 16, 8; V, 45, 7—8.

Vgl. v. Schroeder Myst, u. Mimus p. 177.

<sup>6</sup> Devarāja zur Stelle (Nir. I, 487, 3), fasst sie natürlich als devašunī auf.

GELDNER Der RV. im Auswahl p. 199. Was andrerseits Ehni Der ved. Mythus von Yama p. 138 ff. vorgebracht hat, ist mir nicht direkt annehmbar, scheint mir aber auch nicht so absolut abgewiesen werden zu müssen, wie es Bloomfield JAOS. XV, 169 f. tut.

leicht die Stimme der Götter' - bzw. des Indra - bezeichnet. M. E. ist sie von Anfang an - um mit den indischen Exegeten zu reden - die 'Stimme (vak) der Mittelregion'; die näheren Beweisgründe, die mich zu dieser Annahme geführt haben, kann ich an dieser Stelle nicht entwickeln, ich muss dass für eine weitläufigere Behandlung der ganzen Frage aufsparen. Ich mache hier nur auf RV. III, 31,6 besonders aufmerksam, wo es heisst: vidád vádi sarámä rugnám ádrer máki päthah pürvyám sadhryák kah / ágram nayat supády áksarūnām áchū rávam prathamā jūnatī gūt.]] Ich gehe nicht auf die Deutung des z. T. dunklen Verses hier ein2, nur möchte ich betonen, dass die Wörter agram nayat supady ákṣarāṇām m. E. nur eine Deutung zulassen: 'die leichtfüssige3 ging an der Spitze der Silben (= der Hymnen)'; OLDENBERG's4 Vermutung, dass áksará hier etwa 'Kuh' bedeuten könnte, scheint mir nicht berechtigt, vielmehr hat er mit seiner zweiten Vermutung das richtige getroffen. Fassen wir nun aber saramā als ursprünglich = vāk, d. h. eine Manifestation der Götterstimme, so gewinnen wir vielleicht einen Anhaltspunkt für die Beurteilung des Liedes: Sarama, die Götterstimme, geht zu den Pani's um die gestohlenen Kühe wieder auffindig zu machen, ebenso wie Vāk, die Götterstimme, nach SBr. III, 2, 4, 1-6 zu den Gandharven geht, um den von ihnen entwischten Göttertrank, den Soma, wiederzugewinnen.5 Die beiden Sagen sind mit einander - soviel ich verstehe - vollständig parallel, nur dass es der Vak gelingt den weiberlüsternen (yositkāma, vgl. strīkāma in MS. III, 7, 3) Gandharven den Soma einfach abzuschwindeln, während die Saramā nur das Versteck der Kühe ausspäht, um dann an der Spitze des Indra und der Angiras sich an der Wiedererwinnung derselben zu beteiligen.6 Nun ist ja die Sage von Vāk und den Gandharven offenbar für den Somakauf vorbildlich gewesen7, wobei die Göttin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. E. ohne genügenden Grund fasst HILLEBRANDT VM. II, 48 ff. Sarama als = Uşas auf. Das Nähere bei anderer Gelegenheit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Besonders das Wort påthah bereitet Schwierigkeiten; vgl. darüber Sieg Gurupajakaumudi p. 87 ff.; Oldenberg ZDMG. LIV, 599 ff.; Pischel Ved. Stud. III, 201; Geldner Der RV. im Auswahl I, 108.

<sup>3</sup> Oder: 'die schöne Wörter sprechende'.

<sup>4</sup> ZDMG, LXIII, 294.

Man vergleiche, wie sich in MBh. I, 1156 ff. Näräyana in ein schönes Weib verwandelt, zu den Asura's geht und das von ihnen entwischte amrta zurückholt.

<sup>6</sup> In dieser Gestalt liegt wohl die Sage im Rigveda vor.

<sup>7</sup> HILLEBRANDT VM. I, 79 ff.

durch eine Kuh vorgestellt wurde1; es wäre ja möglich, dass Saramā (= Vāk) ursprünglich in ähnlicher Weise zu seiner Hundsgestalt gekommen wäre. Der Hund ist ja als Personifikation der Stimme nicht übel gewählt. Man könnte sich ja ferner denken, dass, ebenso wie die Geschichte von der Vak und den Gandharven zu einer Art kultlichen Dramas ausgeformt worden ist2, die Sage von der Saramā und den Pani's dramatisch verwendet worden wäre. M. W. liegt aber im altindischen Ritual kein Spiel vor, das die Wiedergewinnung der Kühe vorstellt, wobei man sich des Liedes hätte bedienen können. Zudem gibt hier das Schweigen der Tradition die Entscheidung. Dennoch glaube ich annehmen zu dürfen, dass ich durch meine Zusammenstellung der beiden Geschichten wenigstens etwas mehr Klarheit für die Beurteilung des fraglichen Liedes, das sonst völlig isoliert dastand, gewonnen habe. Ich behalte mir aber vor, die Gestalt der Saramā und ihre Sage an anderer Stelle ausführlicher behandeln zu dürfen, wo die näheren Beweise für die hier vorgetragenen Behauptungen dargelegt werden sollen. Hier kam es hauptsächlich darauf an hervorzuheben, dass ich das Rigvedalied als ein Bruchstück altepischer Poesie auffasse.

Dann der berühmte Dialog zwischen Viśvāmitra und den beiden Flüssen Vipāś und Śutudrī (RV. III, 33), den v. Schroeder³ ohne weiteres als kultliches Drama auffasst, ohne jedoch näher anzugeben, wo er ihm innerhalb des Rituals einen Platz gewähren will. So was wäre wohl auch ziemlich schwierig. Wieder spricht Oldenberg⁴ noch von einem Ākhyāna, und Winternitz⁵ möchte das Lied doch viel eher als ein Stück epischer als dramatischer Poesie aufgefasst wissen⁶ — mit vollem Recht übrigens. Geldner³ endlich bezeichnet das Lied als eine Ballade, der die Schlusstrophe — ein Zauberspruch für glücklichen Flutübergang — später angefügt worden sei.

Was die rituelle Verwendung des Liedes angeht, so gibt Sayana mit seinem Ausdruck suktaviniyogo laingikah an, dass er

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So vielleicht schon im RV. VIII, 100 (89), 11, vgl. Verf. WZKM. XXV, 307 A. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. WINTERNITZ WZKM. XXIII, 109 und die dort angeführten Stellen aus Hillebrandt's Schriften.

<sup>8</sup> Myst, u. Mimus p. 226 ff.

<sup>4</sup> Rgveda I, 245.

WZKM. XXIII, 123 f.

<sup>6</sup> Vgl. schon v. BRADKE ZDMG, XXXVI, 474 f.

<sup>7</sup> Der RV. im Auswahl II, 55.

zwar keine zugängliche Stelle der Literatur kannte, wo eine solche vorgeschrieben war, dass es ihm aber aus der ganzen Struktur des Liedes hervorzugehen scheine, dass dem Liede ein Platz im Ritual zukomme. Tatsächlich schreibt nun auch das Śānkh. Grhyas. I, 15, 20 vor, dass man den letzten Vers als Zauberspruch beim Überschreiten tiefer Stellen in einem Flusse verwenden solle, und dabei erweist sich die Vermutung GELDNER's - die übrigens auch bei OLDENBERG weniger durchgeführt vorliegt - wohl als richtig, dass der berühmte Flussübergang Viśvāmitra's, der in dem vorhergehenden Dialogliede geschildert war, als ein glückliche Omina verheissendes Vorbild mit dem Zauberspruch vereint wurde. Dass in diesem letzten Verse ein alter Spruch, den Viśvāmitra selbst gebraucht hätte1, vorliegen sollte scheint mir ganz unglaublich. Was nun diesen Flussübergang betrifft, so wissen wir darüber nicht mehr völlig authentisches als das, was sich aus dem Liede selbst entnehmen lässt; die spätere Tradition schwankt, indem Yāska Nir. 2, 24 und nach ihm Sāyana berichten, dass Viśvāmitra als purohita des Sudās Paijavana reich geworden war und sich mit seinem Reichtum fortbegeben wollte; dabei musste er über die Ströme Vipas und Sutudrī übersetzen, sah, dass sie tiefes Wasser enthielten, und pries sie, um sie für sich zu gewinnen, mit den ersten drei Versen. Dagegen gibt Brhaddevatā IV, 106 an, dass Viśvāmitra dem Sudās auf einem Kriegszuge, wobei es sich darum handelte, die Flüsse zu übergehen, begleitete und dabei mit den Strömen dieses Gespräch gehabt hätte. Das letztere scheint auch allgemein angenommen zu sein2, obwohl man m. W. keine Gründe angeführt hat, weshalb hier an der Nachricht bei Yaska, der doch in diesem Falle die älteste Autorität ist, gezweiselt werden soll.3

Vielmehr möchte ich doch glauben, dass Yāska hier der am besten unterrichtete ist, und dass die Form der Erzählung, die er gibt, tatsächlich dem Hymnus III, 33 zu Grunde liegt. An dieser Stelle kann natürlich nicht die Geschichte von der Feindschaft zwischen Vasistha und Viśvāmitra, die natürlich in Zusammenhang mit einer umfassenden Prüfung des ganzen einschlägigen Materials vorgenommen werden muss, behandelt werden; es mag nur daran

<sup>2</sup> Vgl. z. B. Geldner Der RV, im Auswahl II, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So v. Schroeder l. c. p. 228; anders, aber beinahe ebenso unglaublich Delbrück bei Grassmann RV. I, 530.

<sup>3</sup> Man vergleiche jedoch auch die Sage im TMBr. XIV, 3, 13.

<sup>4</sup> Zum Folgenden vgl. besonders WEBER SBBAW. 1891, p. 797 ff.

erinnert werden, dass Viśvāmitra einmal der purohita des Sudās gewesen war, dass er aber aus dem einen oder anderen Grunde seines Amtes beraubt wurde und sich den Feinden seines vorherigen Schutzherrn anschloss.1 In RV. III, 53, 9 ff. - eine Stelle, die m. E. älter, nicht jünger sein muss als der hier behandelte Hymnus - ist er noch Priester des Sudas und hilft ihm bei einem Flussübergang, was ja aber nicht notwendig mit unserem Liede zusammenhängen muss; in seinem Amte folgte ihm wohl Vasistha. da ja dieser dem berühmten Schlachtliede VII, 18 gemäss der Hauspriester oder Beihelfer des Sudas war. Nun glaube ich, wie schon gesagt worden ist, dass Yaska hier die richtige Tradition erhalten hat, und dass sich unser Hymnus auf die Flucht des Viśvāmitra aus dem Hause des Sudās, wo er natürlich verfolgt wurde, bezieht. Man wird mir entgegnen, dass die VV. 11-12 doch etwas anderes besagen, da sie von den Bharata's, die mit Sudas und den Trtsu's in der intimsten Verbindung zu stehen scheinen2, als den mit dem Flussübergang beschäftigten sprechen. Es ist mir nicht klar, ob nicht Sayana zu V. 11 die Bharata's einfach als die Familie und die Verwandten des Visvamitra darstellen will, was ja gut zu Ait. Br. VII, 17, 7 stimmen würde, wo Viśvāmitra von Sunahsepa als bharatarsabha angeredet wird. Doch ist diese Auffassung jedenfalls eine gekünstelte, da die Bharata's tatsächlich ein Volk, nicht die Familie der Kausika's waren. Ich bitte aber unseren Hymnus etwas näher zu betrachten: nach der einheimischen Tradition würden die VV. 1-3, 5, 7 und 98 dem Viśvāmitra, die VV. 4, 6, 8 und 10 wiederum den Flüssen gehören; mir scheint es aber völlig sinnlos, dass Viśvāmitra gerade den V. 7 sprechen soll, der die natürliche Fortsetzung von V. 6 im Munde desselben Sprechers bildet. Weiter scheint mir doch V. 8: etád váco jaritar māpi mrsthā ā yát te ghósān úttarā yugāni | ukthésu karo práti no jusasva má no ní kah purusatrá námas te am ehesten die Antwort auf V. 5: rámadhvam me vácase somyava ítavarir upa muhurtám évaih | prá síndhum ácha brhatí manisávasyúr ahve kuśikásya sūnúh zu enthalten; als Antwort auf V. 7 hätte V. 8 jedenfalls keinen Sinn. Dann würde sich aber für die ersten zehn Verse die folgende Rollenverteilung ergeben:

Viśvāmitra: I-3, 5 und 9 (d. h. 3+I+I Verse); Vipāś und Śutudrī: 4, 6-8 und 10 (d. h. I+3+I Verse).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. z. B. Macdonell & Keith Vedic Index II, 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Macdonell & Kerrh Vedic Index II, 94 ff. mit Lit.
<sup>3</sup> Natürlich auch 11—13, was aber hier nicht angeht.

Also fast vollständige Gleichförmigkeit in der Anordnung der Verse. Daraus schliesse ich dann ferner, dass nicht nur V. 13 sondern auch 11—12 spätere Zudichtungen sind, von denen 11—12 zugesetzt wurden, als man den Hymnus mit der Sage von Viśvāmitra's Beistand bei einem Kriegszuge des Sudās (III, 53, 9 ff.) in Verbindung setzte. Mir scheint also der älteste Hymnus (VV. 1—10) eine epische Dichtung aus dem Sagenkreise des Viśvāmitra zu sein und nichts weiter. Von einem Drama kann hier m. E. gar keine Rede sein. Auch nicht von einem Akhyāna im Sinne Oldenberg's, denn Prosaeinlagen wären in dem sehr wohlgegliederten Dialoge, wo die Repliken unmittelbar auf einander folgen und ohne weiteres gut verständlich sind, nicht an ihrem Platz. Eine künftige Untersuchung wird vielleicht die von mir vermuteten Bedingungen für die Entstehung des Liedes weiter bestätigen können.

Zu den in Bezug auf ihre Anordnung allerdunkelsten Lieder des Rigveda scheint mir IV, 42 zu gehören, das v. Schroeder1 auch für seine dramatische Theorie in Anspruch genommen hat. ohne sich jedoch näher darüber auszusprechen, wo er ihm im Ritual einen Platz gewähren will.2 Die einheimische Tradition (Sayana u. s. w.) sieht sonderbarerweise in diesem Hymnus in den sechs ersten Versen eine ātmastuti des Trasadasyu, des Sohns des Purukutsa, in den vier letzten wiederum ein Loblied desselben Dichters auf Indra und Varuna. Dieser Erklärungsversuch scheint von der modernen Exegese einstimmig verworfen oder sogar absolut nicht beachtet worden zu sein; dennoch habe ich ernsthaft in Erwägung gezogen, ob nicht doch hierin wenigstens ein Kern der Wahrheit stecken könnte. Auch bei der gezwungensten und gekünsteltschen Interprätation scheint es mir aber nicht möglich, eine derartige Auffassung aufrecht zu halten, und wir müssen somit wohl annehmen, dass die einheimische Exegese in diesem Falle auf einem kapitalen Missverständnisse fusst.3 Die neueren

<sup>2</sup> WINTERNITZ WZKM, XXIII, 123 ist eher geneigt, in diesem Liede ein 'Ākhyāna' sehen zu wollen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Myst. u. Mimus p. 221 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dass sich Trasadasyu als *indra* bezeichnet, ist ja nicht völlig unverständlich, da dieses Wort einfach 'Fürst' bedeuten könnte (vgl. HILLEBRANDT Varuna u. Mitra p. 72; SIEG Sagenstoffe p. 102 A. 2; GELDNER in BERTHOLET Relegesch. Lesebuch p. 114). Mir unverständlich ist es aber, wie er sich Varuna nennen kann und sich die grossen Taten der beiden Götter zuzuschreiben vermag. Es liegt jedoch in IV, 26, 1—3 eine sonderbare Art von *ātmastuti* vor,

Erklärer - Grassman, Ludwig, Oldenberg, Geldner, v. SCHROEDER, SIEG u. a. - gehen in Bezug auf Einzelheiten sehr auseinander1, stimmen jedoch alle darin überein, dass sie in den ersten sechs Versen einen Rangstreit - oder jedenfalls eine Unterredung - des Indra und Varuna sehen wollen. Wesentlich scheint mir Siege die Erklärung des Liedes dadurch gefördert zu haben, dass er den Ausdruck daurgahé badhyámāne in V. 8 richtig auffasste: daurgaha ist nach Nigh. I, 14 eine Bezeichnung des Pferdes, und es handelt sich demnach hier um ein Rossopfer, bei dem die Gemahlin des Purukutsa Indra und Varuna um einen Sohn anflehte und demnach den Trasadasyu gebar. Auch GELD-NER<sup>8</sup> scheint sich dieser Auffassung angeschlossen zu haben, da er den ersten Teil des Liedes als einen Streit des Indra und Varuna um das Opferross des Purukutsa bezeichnet. Dass das Lied mit dem Rossopfer in Verbindung steht wird ja übrigens durch S.Br. XIII, 5, 4, 5 direkt bewiesen, wo V. 8a-b unter den gatha's mit aufgeführt wird, die ein Brahmane während der Prayaja's des Aśvamedha singt4; diese Verse behandeln die Opfer und Daksinā's früherer Könige, des Janamejaya, des Marutta, des Purukutsa u. s. w. und sollen nach der Vorschrift die Worte ayajata 'er opferte' und adadāt 'er verschenkte' enthalten. Tatsächlich enthält auch V. 8º 'unseres Liedes das Wort ayajanta, was wohl in diesem Zusammenhang kaum als Zufall zu betrachten ist. Die VV. 8-0 sind deutliche Itihäsastrophen, die sich also auf das Rossopfer des berühmten Purukutsa beziehen; dass hier nicht er selbst sondern seine Gemahlin, die Purukutsanī, erwähnt wird, erklärt sich wohl zur Genüge aus der hervortretenden Rolle, die die Weiber des Königs und besonders die Hauptgemahlin, die mahist, beim Rossopfer spielen.5 Dass die Geburt des Trasadasyu als direkte Folge dieses Opfers dargestellt wird, ist wohl in Betracht der vielen Fruchtbarkeitsriten, mit denen der Asvamedha durchsetzt ist, auch nicht besonders bemerkenswert; übrigens mag auch an den Spruch Vāj. Samh. XXII, 22, den der König selbst flüstert, erinnert werden, worin u. a. ausdrücklich um die Geburt eines heldenhaften

deren wahre Natur durch die Exegese noch nicht aufgeklärt worden ist. Als absolut minderwertig ist wohl die einheimische Tradition nur dann zu bezeichnen, wenn wir durch klare Gründe ihre Ungereimtheiten darlegen können.

<sup>1</sup> Vgl. OLDENBERG Rgveda I, 301 f.

<sup>2</sup> Sagenstoffe p. 96 ff.

Bei BERTHOLET Rel.gesch. Lesebuch p. 113.

<sup>4</sup> Vgl. Weber SBPrAW. 1891, p. 772 ff.; HILLEBRANDT Rituallit, p. 150.

<sup>5</sup> Vgl. HILLEBRANDT Rituallit. p. 149 ff.

<sup>7 - 20213.</sup> J. Charpentier.

Sohnes gebeten wird.¹ Der letzte Vers (10) ist ein allgemein gehaltener Segenspruch, wie er am Ende so unendlich vieler Rigvedahymnen vorkommt. In welchem Verhältnisse aber die VV. 1—7, die doch offenbar eine Unterredung zwischen Indra und Varuna enthalten müssen, zu der Geschichte von Purukutsa's Rossopfer stehen, ist mir nicht klar; vielleicht ist GELDNER's oben erwähnte Auffassung die richtige. Obwohl nun freilich beim Aśvamedha wirklich dramatische Aufführungen vorkommen², so wage ich nicht anzunehmen, dass hier der Text einer solchen vorliegt, da die Ritualliteratur doch nichts von einem bei diesem Opfer vorkommenden Streit des Iudra und Varuna zu berichten weiss. Dass hier eine der epischen Poesie angehörige Erzählung von einem bestimmten, uns nicht näher bekannten Vorfalle beim Rossopfer Purukutsa's vorliegen könnte, möchte ich aber nicht in Abrede stellen.³

Das Lied von Yama und Yamī (X, 10) möchte v. SCHROE-DER4 als den ersten Akt eines grossen Fruchtbarkeitsdramas aufgefasst wissen, in dem durch die schliessliche Vereinigung der beiden ersten Menschen unermesslicher Segen an Nachkommen und Ernten erzielt wird. Der Rigveda hat uns nur diesen ersten Akt erhalten, das darauf folgende wäre seines phallischen Charakters wegen nicht unter den rcah mit aufgenommen worden; v. SCHROEDER denkt sich aber die Fortsetzung ungefähr so gestaltet, wie er das kleine Lied von Agastya und Lopamudra (I, 170) rekonstruieren will und weist noch auf eine andere Parallele hin, die bekannte Sage von Rsyasrnga und Santa. Was RV. I, 179 betrifft so komme ich unten darauf zurück; die R\u00edva\u00e4rnga-Sage dagegen kann ich gar nicht für mit der Yama-Sage verwandt betrachten.5 Dass in dieser nachvedischen Sage ein Fruchtbarkeitsdrama - wenn man es so nennen will - vorliegt ist nicht zu verneinen, die Unterschiede zwischen diesem und der Yama-Sage liegen aber klar zu Tage. Um nur das aller deutlichste zu erwähnen, so ist Rsyasrnga ein Asket, ein brahmacarin, und die Sage gehört zu den nicht seltenen, wo ein solcher von einem

¹ ā rāṣtre rājanyaḥ śūra iṣavyo 'tivyādhī mahāratho jāyatām...asya yajamānasya vīro jāyatām.

<sup>2</sup> Vgl. Sieg Sagenstoffe p. 102 A. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Möglicherweise ist auch gar kein Streit beabsichtigt, sondern es liegt nur eine regelrechte stuti der beiden grossen Götter vor.

<sup>4</sup> Myst. u. Mimus p. 275 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Keith JRAS. 1911, p. 1003 n. 1.

Weibe verführt wird — aus diesem oder jenem Grunde; Yama wiederum ist der erste Mensch, der erste König¹, den wir mit Askese und brahmacaryā nicht in Verbindung setzen können. Die Sage, die in RV. X, 10 vorliegt, bewegt sich auf ganz anderem Gebiete, und von einer Fortsetzung derselben in der von V. Schroeder angenommenen Richtung liegt auch nicht die geringste Spur vor. Zudem versagt hier die Ritualliteratur völlig, da über rituelle Verwendung des Liedes kein Wort gesagt wird.² Oldenberg wiederum betrachtet das Lied nach wie vor³ als eine Akhyānadichtung, deren prosaische Ergänzungen uns nicht überliefert worden sind.

Ich muss gestehen, dass mir das Lied trotz der sehr verdienstvollen Interprätationsarbeit von Oldenberg, v. Schroeder, GELDNER u. a. völlig dunkel scheint und zwar nicht nur im grossen und ganzen sondern z. T. auch in Bezug auf die Einzelinterprätation. Es lässt sich wohl nur in Verbindung mit den nachfolgenden Hymnen (X, II-I2) behandeln4, was natürlich hier nicht geschehen kann, zumal ich gern zugebe, dass auch diese Lieder mir dunkel scheinen. Nur so viel getraue ich mir sagen zu dürfen, dass ich den Dialog als einen der wohlgegliedertsten des ganzen Rigveda - nur X, 108 scheint mir in dieser Beziehung ebenso klar zu sein - halte; die Personenverteilung ist trotz des teilweisen Fehlgehens der indischen Exegese<sup>5</sup> völlig klar, indem Yamī die ungeraden, Yama wiederum die geraden Strophen spricht und zwar das ganze Lied durch. Prosaeinlagen könnten das ganze nur verderben. Dass es sich aber andrerseits um ein Drama handelt ist unbewiesen und unbeweisbar, zumal die Konstruktionen v. Schroeder's völlig in der Luft schweben. Vielmehr ist das Lied epischer Natur und bildet ein Bruchstück des Sagenkreises, der sich um Yama und Yamī geschlossen hatte, von dem wir auch anderswo in der vedischen Literatur versprengte Überbleibsel vorfinden.6

<sup>1</sup> Man vergleiche den 'König Yima' des Avesta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. WINTERNITZ WZKM. XXIII, 118, der sich übrigens in Bezug auf die ursprüngliche Form des Liedes völlig skeptisch stellt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ZDMG. XXXIX, 77; Rgveda II, 203.
<sup>4</sup> Vgl. Pischel Ved. Stud. I, 188.

<sup>5</sup> GELDNER Der RV. im Auswahl II, 145.

Vgl. TS. IV, 2, 5, 3; VS. XII, 63; SBr. VII, 2, 1, 10; TA. VI, 4, 2; MS.
 I, p. 81, 2 u. a.

Über das vielumschriebene Lied von Purūravas und Urvašī (X, 95)1 wünsche ich mich nur in der allergrössten Kürze zu äussern. Dass ein bei der Feueranlegung aufgeführtes Drama vorliegt2 glaube ich gerade wegen des völligen Schweigens der Ritualliteratur3 absolut nicht; dass die Sage im S.Br. XI, 5, 1, 1 ff. kein 'Akhyana' ist, habe ich oben als meine Überzeugung ausgesprochen, sie darf somit auch nicht als Beweis dafür verwendet werden, dass dem Rigvedaliede ursprünglicher Akhyanacharakter zukam. Am einfachsten scheint mir GELDNER4 die Sache zurechtgelegt zu haben, wenn er von der Ballade von Purūravas und Urvaśī' spricht, falls man darunter einfach ein Stück epischer Poesie ohne direkte rituelle Verwendung versteht. Purūravas war ja offenbar - wie auch spätere Literaturstellen zeigen<sup>5</sup> - eine bekannte Figur der alten Sage. Auf einige Einzelheiten bei der Interprätation, die hier nicht berührt werden können, hoffe ich an anderer Stelle zurückkommen zu können.

Vielleicht den glücklichsten Teil des ganzen v. Schroeder schen Buches bildet m. E. die Behandlung des Vrsäkapiliedes (X, 86). Dieses früher — trotz der eingehenden Behandlung bei Geldner — ziemlich unverständliche Lied wird hier als ein Generationsmimus dargestellt, der bei irgendwelcher Gelegenheit während eines grossen Opferfestes aufgeführt wurde. Durch das, was Winternitz<sup>8</sup> aus dem Baudh. Dh. I, 6, 13, 9 über die Ausstattung der Priester bei der Rezitation des Vrsäkapiliedes hervorgehoben hat, scheint mir beinahe zur Evidenz bewiesen, dass dem Liede einst szenische Aufführung zukam; zudem bezeugen die Ritualtexte ausdrücklich, dass es bei einem Somafeste, dem Gavämayana, verwendet wurde. Weiter ist v. Schroeder wohl mit Recht — in Gegensatz zur Auffassung Geldner's — der einheimischen Tradition insoweit gefolgt, als er nur Indra, Indräni und Vrsäkapi als auftretende Personen auffasst, die Vrsäkapäyi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die bei Oldenberg Rgveda II, 303 angeführte Literatur; man füge dazu noch Herrel WZKM. XXV, 153 ff.

<sup>2</sup> v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 232 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> WINTERNITZ WZKM. XXIII, 121.

<sup>4</sup> Der RV. im Auswahl II, 191.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. auch Kaut. I, 6 (WZKM. XXVIII, 233).

<sup>6</sup> Myst. u. Mimus p. 304 ff.

<sup>7</sup> Ved. Stud. II, 22 ff.

<sup>8</sup> WZKM. XXIII, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. Ait. Br. VI, 29, 1 ff.; Asv. Sr. VII, 11, 5 ff.; VIII, 2, 15; HAUG Aitareya Brâhmanam II, 430 ff.; HILLEBRANDT Rituallit. p. 157.

aber völlig von dem Dialoge ausschliesst. Die Verwertung des bisher völlig unverständlichen Verses 18 bei v. Schroeder ist höchst scharfsinnig und wohl auch völlig richtig; sie wird sogar von Oldenberg¹ im grossen und ganzen mit Beifall aufgenommen.

Ich finde also hier ein Lied, für dessen Verständnis die Theorie v. Schroeder's mir ungemein fördernd gewesen zu sein scheint, und ich zweifle nicht daran, dass wir wirklich hier einen kleinen Mimus vor uns haben. Von 'Akhyāna' im Sinne OLDEN-BERG's2 kann ich hier keine Spur entdecken; die Unklarheiten, die noch im Einzelnen vorhanden sind, existieren zwar für uns, mögen es aber für das Auditorium, dem das Lied vorgeführt zu werden bestimmt war, nicht getan haben. Was die Gestalt der Sage betrifft, hat nun PARGITER<sup>3</sup> einen sehr beachtenswerten Versuch gemacht, sie durch Anführung einer Episode aus dem Brahmapurana 129, 11 ff., die tatsächlich mit dem Rigvedaliede starke Verwandtschaft zeigt, aufzuhellen. Ich glaube freilich, dass die VV. 97 ff., die eigentlich mit unserem Liede zusammenhängen, direkt vom Rigveda beeinflusst sind und deswegen weniger Wert besitzen; daneben liegt aber offenbar Material vor, das von dem vedischen Stoffe ganz unabhängig ist, dessen Wert wir aber wegen Mangels an älterem Vergleichsmaterial nicht völlig beurteilen können.4 Soviel scheint mir jedenfalls ausgemacht, dass wir uns bei der Beurteilung der rätselhaften Gestalt des Vrsäkapi nicht mehr mit den älteren Ansichten<sup>5</sup> begnügen dürfen, sondern auch die von PAR-GITER<sup>6</sup> befürwortete ernstlich mit in Betracht nehmen müssen. Unklar bleibt mir aber nach wie vor, inwieweit die Tradition bei Sadguruśisya (p. 155, 10 MACDONELL): vrsākapir indrasya putrali śacisapatnyām jūtah wirklich irgendwelche Berechtigung hat; der Gedanke an einen 'Mannaffen', ein Mischwesen' scheint mir nicht,

GGA. 1909, p. 82; die Modifikation, die OLDENBERG Rgveda II, 293 versucht hat, scheint mir kaum glücklich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So noch Rgveda II, 289 f.

<sup>\*</sup> JRAS. 1911, p. 803 ff. KEITH ibid. p. 1105 n. 1 stellt sich abweisend — m. E. mit Unrecht.

<sup>4</sup> Sehr wertvoll scheint mir für die Deutung von VV. 6. 16. 17 unseres Liedes der p. 807 n. 1 angeführte Text, für welchen man weiter Kamasatra ed. Durgaprasada p. 136 vergleiche.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. z. B. Oldenberg Rel. d. Veda p. 172 ff.; Macdonell Vedic Myth. p. 64; v. Bradke ZDMG, XLVI, 465 (völlig unglaublich) u. a.

<sup>6</sup> l. c. p. 808 f.

BR. s. v.; GRASSMANN Wb. 1351; WACKERNAGEL Ai. Gr. II, 251.

wie OLDENBERG<sup>1</sup> es tut, direkt abzuweisen zu sein. Doch kann so was an dieser Stelle nicht ausführlicher besprochen werden.<sup>2</sup>

Vielleicht das sonderbarste Lied des ganzen Rigveda — mit Ausnahme natürlich der reinen Rätsellieder — scheint mir das Mudgalalied (X, 102) zu sein, über dessen Deutung die Ansichten der Gelehrten, soweit es überhaupt möglich ist, auseinandergehen. An v. Schroeder's Versuch, das Lied als ein Drama zu erklären, gehe ich vorbei; er ist schon deswegen misslungen, weil v. Schroeder eine Rollenverteilung einführen muss, die sicher in keinem wirklichen Drama jemals vorhanden gewesen ist, und weil seine Übersetzung an mehr als einer Stelle mit höchst gekünstelten und unglaublichen Wendungen operiert, die ziemlich sicher im Grundtexte keine Stütze haben. Früher hat Bergaigne das Lied symbolisch deuten wollen, und Henry sieht darin ein rein mythologisches Stück, 'un drame qui se joue au ciel et sur la terre durant l'orage' — eine Auffassung, die wohl durch nichts begrün-

Rgveda II, 290.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nur der Vollständigkeit wegen hier ein paar kleine Bemerkungen zum Text: sonderbar scheint mir der an zwei Stellen hervortretende Anklang an das Vasukralied X, 28 (Vasukra ist der Tradition gemäss ein Sohn des Indra) nämlich zwischen V. 14d: ubhå kukst prnanti me und X, 28, 2d: yó me kukst sutásomah prnáti und zwischen 152-b; vrsabhó ná tigmásrngo 'ntár yüthésu róruvat und X, 28, 24: sá róruvad vrsabhás tigmásrūgo (vgl. Geldner Der RV. im Auswahl II, 186). Weiter klingt in V. 1ª aryáh puştéşu an aryáh puştāni in II, 12, 4 (vgl. Oldenberg ZDMG. LIV, 168) und V. 8a-b: kim subāho svangure prthusto prthujāghane an II, 32, 64: sinīvāli prthustuke und 74: ya subāhuh svangurih an. Für avtram in V. 9ª weise ich auf RV. X, 95, 3 und SBr. XI, 5, 1, 2 hin (vgl. GELDNER Ved. Stud. I, 267; Der RV. im Auswahl II, 191, mit dem ich in Bezug auf die Interprätation von X, 95, 3 nicht ganz übereinstimmen kann; avire krátau heisst wohl nicht 'in unmännlicher Absicht' sondern 'in der Vorstellung (krátau) 'es gibt hier keinen Mann' (avîre=avīra iti), wie die ŚBr.—Stelle deutlich zeigt). Für V. 112-b: indrāņīm āsú nāriņu subhágām ahám aśravam, wo asú nárisu ausdrücklich betont zu sein scheint und von Sayana durch asu saubhagyavattaya prasiddhasu narisu strīsu erklart wird, darf man wohl teils an AV. XIV, 2, 31 (vgl. v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 323), besonders aber an die Hochzeitssprüche in TBr. III, 7, 5, 10; Ap. Sr. II, 5, 9 und bei Überreichung der salali denken, die so lautet: yatheyam sacim vävatäm suputrām ca yathāditim | avidhavām cāpālām evam tvām iha raksatāt | | (Sankh. Grhya I, 12, 6, vgl. v. Schroeder WZKM. XXII, 227); hier wird Saci = Indrant unter den 'als glücklich bekannten Frauen' ja besonders erwähnt; vgl. auch MBh. III, 10093 f.; IV, 651; Hariv. 6713 (über Indrant vgl. auch BLOOMFIELD ZDMG. XLVIII, 549 ff.).

<sup>\*</sup> Myst. u. Mimus p. 346 ff. Vgl. dazu Winternitz WZKM. XXIII, 114.

<sup>4</sup> Rél. véd. II, 280 ff.

<sup>5</sup> JA. 1895: II, 516 ff.

det ist.1 Die mythologische Methode zur Erklärung des Liedes ist von BLOOMFIELD2 mit einem grossen Aufwand von Scharfsinn und Gelehrsamkeit wieder ins Leben gerufen worden: er sieht in Mudgala und Mudgalanī einfach Personifikationen von Indra's Waffen3 und will überhaupt das ganze Lied als eine in menschlichem Kleide verhüllte Verherrlichung der Grosstaten, die Indra durch seine Waffen vollbracht hat, aufgefasst wissen. Eine vollständige Übersetzung und Erklärung des Liedes hat BLOOMFIELD nicht gegeben - übrigens aus Gründen, die mir völlig klar sind, da eine solche ja einfach unmöglich wäre.4 Es wäre z. B. von unschätzbarem Wert für die Beurteilung seiner Theorie gewesen, hätte BLOOMFIELD uns sagen wollen, wie er von seinem Gesichtspunkt aus die VV. 2ª-b, 4-6 und 10 - um nur das alleroberflächlichste zu nennen - zu deuten weiss. Denn ich glaube, dass dies nicht nur mir völlig unbegreiflich ist. Zudem konnte ja BLOOMFIELD damals die Ausführungen FRANKE's<sup>5</sup> über den im V. 9 erwähnten drughaná - dessen richtige Erklärung ja schon von Yaska Nir. 9, 23 gegeben worden ist - nicht kennen, die m. E. die Frage auf eine etwas festere Basis gestellt hat. Unzweifelhaft ist es BLOOMFIELD gelungen, aus dem Liede gewisse Wendungen herauszuheben, die stark an die Indra-Mythen erinnern, z. T. wohl direkt aus ihnen stammen; von da aus ist es aber ein weiter Schritt, ehe man dazu gelangt, das ganze Lied einfach als Indra-Mythus zu erklären. Dazu kommt ferner, dass BLOOMFIELD m. E. an der Behandlung des Liedes durch GELD-NER6 viel zu leichtfertig vorbeigegangen ist; denn auf dieser Behandlung - die durch die wertvollen Materialien bei OLDENBERG Rgveda II, 318 ff. weiter ausgeführt worden ist - ruht doch, so-

<sup>1</sup> Vgl. Oldenberg Rgveda II, 318.

<sup>2</sup> ZDMG, XLVIII, 541 ff.

<sup>\*</sup> Vgl. Indrasenā (V. 2), die Bloomfield als 'clearly a personification of Indra's weapon' erklärt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> BLOOMFIELD kann sich jedenfalls der Zustimmung Keith's (JRAS. 1911, p. 1105 n. 1) freuen, der sich jedoch vorsichtigerweise nicht näher auf den Hymnus einlässt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> WZKM. VIII, 337 ff.; vgl. Oldenberg Rgveda II, 320 f. Auf die Übereinstimmungen im Einzelnen, die Franke zwischen dem Jätaka 28 und unserem Liede finden will, lege ich wenig Wert; ich wundere mich aber ein wenig darüber, dass er dabei nicht auch hervorgehoben hat, dass im Jätaka der Stier mit 'kūta' angeredet wird, welches Wort auch in unserem Liede vorkommt (V. 4). Die Hauptsache bleibt aber die gelungene Erklärung der Einrichtung mit dem drughana.

<sup>6</sup> Ved. Stud. II, I ff.

viel ich sehe, alles, was wir mit irgendwelcher Sicherheit von dem Liede behaupten dürfen.1 GELDNER und OLDENBERG2 meinen übereinstimmend, dass es sich hier um eine rein irdische Geschichte, die jedes mythologischen Inhalts entbehrt, handelt, wie OLDENBERG dies klar ausgedrückt hat mit den Worten: 'eigentlicher Inhalt ist die Geschichte von den Erlebnissen eines Brahmanenpaars bei einem Wagenrennen, mit etwas Wunder und viel Humor'. Darin liegt m. E. wirklich ganz kurz ausgedrückt der hauptsächliche Inhalt des Liedes. Dazu kommt auch, dass diese Auffassung die einzige ist, die mit den Angaben der indischen Tradition, wie sie im Nir. 9, 23 vorliegt, im Einklang steht: da dort angegeben wird, dass es sich tatsächlich um ein Wettrennen, woran sich Mudgala beteiligte, handelt. Abweichende Tradition findet sich bei Sadguruśisya (p. 158 MACDONELL), die aber im Liede selbst keine Stütze hat; inwieweit jener irgendwelcher Wert zukommt, kann hier nicht näher untersucht werden.

Nur von dem Gesichtspunkt aus, dass es sich hier um ein wirkliches Wettrennen handelt, woran sich ein Brahmanenpaar³, Mudgala und Mudgalānī (Indrasenā) beteiligen, erklären sich irgendwie die hauptsächlichen Teile des Liedes (VV. 2, 4—II), obwohl natürlich 'eine Reihe einzelner Situationen dunkel bleibt' (OLDENBERG). Der letzte Vers enthält nur einen allgemein gehaltenen Spruch an Indra, der doch wohl dem Mudgala in den Mund gelegt werden könnte, da sich gewisse Wörter einwandfrei als Anspielungen auf das Vorhergehende deuten lassen. Eigentümlich wirken aber die VV. I und 3, die ebenfalls derartige, an Indra gerichtete Sprüche oder Gebete enthalten; sonderbar ist auch, dass V. 3 zwischen 2 und 4 eingeschoben worden ist, wo er nicht zu passen scheint.<sup>4</sup> Die Verse könnten ja zur Not dem Mudgala gehören, wie v. Schroeder es will; es scheint mir aber auch möglich, dass sie von Anfang an nichts mit dem Liede zu

Dazu kommen ferner die Materialien bei PARGITER JRAS. 1910, p. 1328 ff., die unzweifelhaft wertvoll sind, über die aber z. Z. wohl nicht mit völliger Sicherheit geurteilt werden kann. Der Zeitraum, der sie von dem Vedaliede trennt, ist beim Fehlen jeder vermittelnden Überlieferung doch riesenhaft gross.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Früher auch v. BRADKE ZDMG. XLVI, 445 ff., der im grossen und ganzen auf richtigem Wege ist, in Einzelsachen aber fehlzugehen scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So nach Oldenberg's bestimmter Behauptung (l. c. p. 318); der Name Indrasenä würde aber eher auf eine kşattriya-Frau hindeuten; vgl. auch Pargiter l. c.

V. Schroeder Myst, u. Mimus pp. 354. 356 f. will deswegen den V. 3 vor 2 stellen — vielleicht mit Recht. Anders Oldenberg l. c. p. 319.

tun hatten. Ebenso wie im RV. III, 33¹ der letzte Vers ein späteres Einschiebsel zu sein scheint, das mit der rituellen Verwendung — Zauberspruch bei einem Flussübergang — in Verbindung steht, so könnte in X, 102 ein Lied vorliegen, womit man sich beim Wettrennen Glück zu versichern suchte, indem man in den einleitenden Versen ganz allgemein um Erfolg bat und dann als besonders beleuchtendes Beispiel erzählte, wie einmal Mudgala und seine Frau unter besonders schwierigen Umständen bei einem Wettrennen den Kampfpreis einheimsten. Diese Auffassung ist ja nur eine ganz kühne Hypothese, eine bessere kann ich aber z. Z. nicht finden. Ich muss schliesslich in Bezug auf dieses Lied sagen, dass wenn ich auch nicht an geschwundene Prosazusätze glaube, so wären sie doch hier sicher jedem Forscher sehr willkommen gewesen.

Das Lied von Agastya und Lopāmudrā (I, 179) hat v. Schroe-DER als ein Fruchtbarkeitsdrama aufgefasst, und rekonstruiert es genau nach seiner Auffassung gewisser absonderlicher Riten beim Mahāvrata.2 Demnach hätten ursprünglich der Opferpriester und seine Frau jene Riten ausführen müssen, und als eine Art Musterbeispiele jenes priesterlichen Paares wären in ältester Zeit Agastya und seine Gattin Lopamudra aufgefasst worden. In der einheimischen Tradition hat eine derartige Auffassung keine Stütze; Sāyana gibt vielmehr mit den Worten visesaviniyogo laingikah an, dass er rituelle Verwendung des Liedes vermutet, in der ihm zugänglichen Literatur aber eine solche nicht hat auffindig machen können. Nur in Bezug auf die VV. 5-6 weist er Verwendung als Zauberspruch durch Hinweis auf Rigvidh. I, 26 hin: anayor viniyogah saunakenoktah3 | 'imam nu somam' ity ete dve reau prāyato japan sarvān kāmān avāpnoti pāpebhyasca pramucyate. Wiederum hat OLDENBERG4 mit Zustimmung von Sieg5 und z. T. auch von WINTERNITZ6 den Hymnus für seine Akhyanatheorie in Anspruch nehmen wollen und gibt ausführlich an, wie man sich die Situation, die dem Liede als Hintergrund dient, den-

<sup>1</sup> Vgl. oben pp. 93. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. über diese TS. VII, 5, 9, 4; Kāth. XXXIV, 5; Kāty. Śr. XIII, 3, 6, 9; Āp. Śr. XXI, 19, 5 f.; Lāty. Śr. IV, 3, 9 ff. 17 sowie HILLEBRANDT Rituallit. p. 157; Oldenberg GGA. 1909, p. 77 A. 1.

<sup>3</sup> Saunaka als Verfasser des Rigvidhana, vgl. WINTERNITZ Gesch. d. ind.

<sup>.</sup>itt. I, 243 f.

<sup>4</sup> ZDMG. XXXIX, 65 ff.; GGA. 1909, p. 76 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sagenstoffe p. 120 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> WZKM, XXIII, 116 ff.

ken soll. Schwierig ist es aber, dass uns die indische Tradition hier keinen festen Boden gewährt, da sich offenbar schon früh Missverständnisse in dieselbe eingeschlichen haben; so hat man — offenbar weil man das Wort brahmacārin unrichtig deutete<sup>1</sup> — schon in der Brhaddevatā IV, 58 f. einen wohl nicht vorhandenen Schüler des Agastya als Sprecher der zwei letzten Verse eingeführt. Zudem gehen die Versionen in der Brhaddevatā IV, 56 ff. und im MBh. III, 8540 ff. an vielen Stellen so sehr auseinander<sup>2</sup>, dass uns die ursprüngliche Situation in Einzelheiten kaum klar wird.

Dass kein Drama vorliegen kann ist mir nicht nur aus dem Schweigen der Tradition, sondern noch mehr aus der Kürze des Liedes, in dem m. E. nur drei Verse (1-3) mit völliger Sicherheit den auftretenden Hauptpersonen in den Mund gelegt werden können, ganz klar. Zudem geben ja die Ritualtexte in Bezug auf die fragliche Zeremonie beim Mahavrata an, dass ein Brahmacarin und eine Dirne einander schmähen sollen, was ebenso schlecht passt, denn von Schmähungen ist hier nichts zu entdecken - die Zote in V. 4 kann als solche nicht bezeichnet werden<sup>3</sup>. Ich glaube, dass hier einfach eine in epische Form gekleidete kleine Geschichte aus dem Leben der altindischen Asketen vorliegt, wobei man diese mit dem schon in früher Zeit berühmten Büsserpaare Agastya und Lopāmudrā verband — um mit OLDENBERG4 zu reden 'ein Bild entworsen von einem Poeten, der in Kasteiungen schwerlich der Weisheit letzten Schluss sah'. Das Lied ist also eigentlich epischen Charakters; nur möchte ich mich auch gegen die Annahme einstiger Prosaeinlagen entschieden verwahren. Die VV. 1-2 sind ziemlich sicher Worte der Lopāmudrā, in V. 3 folgt die Antwort des Agastya<sup>5</sup>, und den folgenden Vers scheint mir SIEG<sup>6</sup> im Anschluss an Durga Nir. III, p. 17, 4 ff. völlig richtig als Itihasavers gedeutet zu haben.7 Ebenso ist der letzte Vers offenbar Itihasavers, während im V. 5 ein Gebetsspruch an den Soma gerichtet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SieG Sagenstoffe p. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> WINTERNITZ WZKM. XX, 2 ff.

<sup>\*</sup> Etwas ausführlicher oben p. 81.

<sup>4</sup> GGA. 1909, p. 78. Was HERTEL WZKM. XXIII, 282 f. gegen diese Argumentation eingewendet hat, scheinen mir nur leere Worte zu sein.

<sup>5</sup> Vgl. dazu Winternitz WZKM, XXIII, 117 f.

<sup>6</sup> Sagenstoffe p. 123 f.

Öber den in diesem Verse vorkommenden Ausdruck nadásya...rudhatáh vgl. Pischel ZDMG. XXXV, 717 f.; Ved. Stud. I, 183 ff.; Oldenberg Rgveda I, 178. Zu nadá- 'Brüller' vgl. indirekt auch Verf. ZDMG. LXX, 229 ff.

sich vorfindet, der vielleicht dem Agastya in den Mund gelegt wird, nicht aber — m. E. schon wegen des abweichenden Metrums — zu der ursprünglichen Geschichte gehört hat. So stellt sich mir das Lied einfach als ein gewissermassen umgemodeltes Bruchstück des Sagenkreises von Agastya dar, das nur deswegen, weil man es mit diesem Heiligen in Verbindung setzte, der Agastyasammlung (I, 165 ff.)<sup>1</sup> einverleibt wurde. Ob sich die Sage, die dem rigvedischen Poeten vorlag, mit Hülfe der späteren Versionen (Brhaddevatā und MBh.) in jedem Detail einwandfrei rekonstruieren lässt ist mir vorläufig unklar.

Ferner gibt es ja unter den Agastyaliedern drei (I, 165. 170. 171), die offenbar insoweit näher zusammenhängen, als sie sich auf eine Streit des Indra und der Maruts bei einem Opfer des Agastya beziehen. Die Angaben der indischen Tradition hat SIEG³ ausführlich zusammengestellt und besprochen und kommt demnach zu dem Resultat, dass die drei Lieder demselben 'Itihäsa' gehören und zwar in der Reihenfolge 170—171—165; schon viel früher hatte OLDENBERG³ den Zusammenhang der beiden Lieder 170 und 171 als einen unzweifelhaften dargestellt, wollte aber — und will auch jetzt — nicht auch 165 als integrierenden Teil der Geschichte auffassen. Statt dessen müssen wir, wenn das Ganze mit 171 nicht zu Ende gebracht wird, als Abschluss die ergänzende Prosa hinzudenken.

Im Gegensatz dazu hat HERTEL<sup>4</sup> die drei Lieder als eine Art Trilogie bezeichnet, wo in dramatischer Aufführung das Treiben des Indra, der Maruts und Agastya auf dem Opferplatz des letzteren geschildert wird.<sup>5</sup> Die ziemlich kurzen Andeutungen bei HERTEL sind dann durch v. SCHROEDER<sup>6</sup> in sehr beträchtlicher Weise erweitert worden: nicht nur sieht er in den drei Liedern ein Drama, das aufgeführt wurde, um bei einem Somafest den Sieg Indras über die bösen Dämonen — besonders Vrtra — zu feiern, und das mit einem Tanze der waffengekleideten Maruts beendigt wurde. Den Waffentanz der Maruts — der leider nicht

<sup>1</sup> Vgl. OLDENBERG Prolegomena p. 221 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sagenstoffe p. 112 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ZDMG. XXXIX, 60 ff.; vgl. Rgveda I, 170.

<sup>4</sup> WZKM. XVIII, 152 ff.

Vgl. übrigens schon Max Müller Rigveda-Samhita transl. I, 172 f. = SBE. XXXII, 183.

<sup>6</sup> Myst. u. Mimus p. 91 ff.

traditionell bezeugt ist1 - hat v. SCHROEDER in einen sehr weiten Zusammenhang gerückt, indem er ihn mit den Tänzen der kretischen Kureten, der phrygischen Korybanten und der römischen Salier sowie mit den sehr gut bekannten altgermanischen Waffentänzen zusammenstellt; daraus schliesst er weiter auf ein 'Waffentanzspiel der indogermanischen Urzeit' und meint sogar, dass alle diese verschiedenen Tänzer - die Maruts mit einbegriffen eigentlich die 'animæ militum interfectorum' darstellen. Sehr viel, was sich in jenen Auseindersetzungen findet, darf einen dauernden Wert beanspruchen können, ich glaube aber weder, dass es für die Natur der Maruts die richtige Erklärung bietet, noch dass es zur Lösung des Rätsels der fraglichen Rigvedalieder einen eigentlichen Beitrag gibt. Besonders ist es hier wie anderswo bedenklich, dass v. Schroeder ohne sich im Geringsten um die einheimische Tradition zu kümmern, rituelle Verwendung der Lieder ansetzt, die nur leere Phantasie bleibt; bei 170 und 171 gibt Sayana durch die Worte viścsaviniyogo laingikah nur an, dass er rituelle Verwendung der Lieder vermutete, nicht aber mit Sicherheit belegen konnte, bei 165 gibt er aber unter Hinweis auf Asv. Sr. 6, 6; 7, 3. 7; 8, 6; Ait. Ar. V, 1, 1 genau den rituellen Gebrauch des Liedes an, der sich mit der Konstruktion bei v. SCHROEDER nicht berührt. Dass die Lieder ursprünglich bei einer Opferzeremonie Verwendung fanden2, nicht einem poetisch-prosaischen Akhyana gehörten, bezweifle ich nicht; dass sie aber dort als Drama aufgeführt wurden, leuchtet mir nicht ein, zumal ich in Bezug auf die von HERTEL und V. SCHROEDER befürwortete Inszenierung berechtigte Zweifel hege. Sie gehören vielmehr der epischen Poesie an, deren Verwendung im Ritual wir wohl nicht gar zu spärlich ausmessen dürfen.

Dass zunächst I, 165 mit 170 und 171 in sehr nahem Zusammenhang steht, scheint mir OLDENBERG mit Unrecht zu bezweifeln<sup>8</sup>; nicht nur, dass die drei Lieder sich inhaltlich als nahe verwandt kundgeben, sondern die indische Tradition bezeugt uns selbst diese Tatsache<sup>4</sup>: es heisst nämlich bei Sadgurusisya (p. 98

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergleiche auch die wichtige Einwendung bei WINTERNITZ WZKM. XXIII, 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. WINTERNITZ WZKM. XXIII, 123.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Rgveda I, 170. Wenn früher Wilson Transl. of the RV. II, pp. VII. 145. 160 und Perry JAOS. XI, 162 das Lied I, 165 für sich allein zu erklären suchen, so brauchen ihre Annahmen jetzt nicht mehr widerlegt zu werden.

<sup>4</sup> Vgl. Sieg Sagenstoffe p. 111.

MACDONELL) in dem Kommentare zur Anukramanī zu I, 170: atha viṣādaśāntaye kayāśubhīyam abhūt¹, woraus m. E. deutlich hervorgeht, dass er das Lied I, 165 in unmittelbaren Zusammenhang mit 170 gestellt sehen wollte. Darin sind nun der Tradition SIEG, HERTEL und V. SCHROEDER gefolgt, gehen aber alle drei m. E. irre, wenn sie die Reihenfolge 170—171—165 befürworten. Das richtige hat hier wie an so vielen anderen Stellen GELDNER² gesehen, indem er die Vermutung ausspricht, dass die Lieder einander vielmehr in der Reihenfolge 170—165—171 folgen müssen. Um dies etwas näher zu begründen vergegenwärtigen wir uns zunächst die Situationen, die uns durch die Lieder selbst und durch die spätere einheimische Tradition aufgedrängt werden.

Dass das Lied 170 im Cyklus den ersten Platz beanspruchen darf, ist nie in Zweifel gezogen worden; übrigens wäre es schlechthin unmöglich es an einen anderen Platz zu stellen. Nach Yāska Nir. 1, 5 wäre die Situation die, dass Agastya dem Indra eine Spende zugerichtet hatte, dann aber beschloss, sie den Maruts zu überweisen; Indra hätte in 170, I seiner Klage<sup>8</sup> Ausdruck gegeben. Das ist nun schlechthin unmöglich und steht mit dem Liede selbst und mit der Brähmanatradition⁴ nicht im Einklang; zudem ist es ja nicht besonders glaublich, dass Agastya sich absichtlich mit dem mächtigsten der Götter hätte verfeinden wollen. Vielmehr verhält es sich ja, wie OLDENBERG und SIEG gesehen haben, so, dass Agastya den Maruts ein Opfer zugerichtet hatte, das Indra für sich in Anspruch nahm. Die Situation ist wohl die, dass Indra eben ankommt und mit dem ersten Verse: 'nicht jetzt, auch morgen gibt es nichts? Wer weiss, was künftig ist? Nach eines anderen Willen muss man sich richten, und was man beabsichtigte, wird zu nichte's seinem Missfallen Ausdruck gibt. Richtig sieht die indische Tradition in V. 2 die Antwort des Agastya; in Bezug auf die beiden folgenden Verse kann ich ihr aber nicht folgen, wie SIEG getan hat. Der V. 3 gehört wohl ganz unzweifelhaft nicht dem Indra, sondern den Maruts<sup>6</sup>; dafür sprechen die Plurale, die ich nicht gern als Plur, majestatis auffassen möchte,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sadgurusiaya beruft sich für seine Angabe auf Ait. Br. V, 16, 14; vgl. auch Kaua. Br. XXVI, 9 (von Sieg verbessert); TBr. II, 7, 11, 1 u. s. w.

<sup>2</sup> Der RV. im Auswahl II, 31. 33.

<sup>\*</sup> Vgl. Durga Nir. II, p. 59, 3 f.: paridevanā nāma manyupārvako vilāpah.

<sup>4</sup> Sieg Sagenstoffe p. 110 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sieg l. c., p. 11.

<sup>6</sup> Vgl. v. Schroeder Myst, u. Mimus p. 100.

sowie die Anrede bhrātar agastya1, die im Munde des Indra schlecht passen würde. Den folgenden Vers (4) schreibt die Tradition unbegreiflicherweise dem Indra zu, und noch unbegreiflicher ist es mir, dass ihr SIEG auch an diesem Punkte Folge leistet. Doch gibt Sayana mit den Worten apare 'gastyavākyam āhuli an, dass man den Vers auch dem Agastya zuschrieb3, was natürlich einzig möglich ist; nur so erklärt sich der Dual in den Worten yajñám te tanavāvahai 'wir beide wollen dein (: des Indra) Opfer zurichten', den Sayana völlig richtig durch die Worte avam patniyajamunau adhvaryuyajamunau vā he indra te tvadartham yajnam tanavāvahai interprätiert; den Vorrang verdient die Erklärung patnīyajamānau 'der Opferherr und seine Frau' d. h. Agastya und Lopāmudrā.3 Der letzte Vers (5) endlich gehört natürlich wiederum dem Agastya, der hier den Indra zur freundlichen Auseinandersetzung mit den Maruts überreden will; zu beachten ist, dass hier mit den Worten: indra tvám marúdbhih sám vadasva 'Indra, sprich du doch (freundlich) mit den Maruts' der Gedankengang in V. 2: tébhih (: marudbhih) kalpasva sūdhuyā 'mit denen einige dich gütlich' (SIEG) wieder aufgenommen wird. Wichtiger ist aber, dass mit den aus V. 5 eben angeführten Worten auch ein neues Moment eingeführt wird; denn man erwartet unwillkürlich, dass Indra der Aufforderung in irgendwelcher Weise Folge leistet, dass er sich wirklich mit den Maruts irgendwie unterhalten wird. Darüber bringt uns aber das Lied selbst keinen Aufschluss; in demselben fehlt auch, worauf OLDENBERG4 hingewiesen hat, der gewöhnliche Schlussvers der Agastyalieder, weshalb gewichtige Gründe dafür sprechen, dass das Lied nur ein Torso ist, der aus irgendwelchem Grund aus seinem Zusammenhang losgerückt wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gab es möglicherweise einmal neben der schon im Rigveda vorliegenden Erzählung von der Geburt des Agastya Maiträväruni (vgl. Geldner Ved. Stud. II, 129 ff.; Sieg l. c. p. 105 ff.) eine jetzt verschollene Tradition, die den Agastya sogar in Verwandtschaftsverhältnis zu den Maruts setzte? Irgendwelche Spuren davon vermag ich allerdings nicht zu entdecken.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Anukramani ist unklar; Macdonell liest tatrādyā trtīyā cendravākyam caturthī vā, andere Hdschr. haben aber caturthī ca; Sadguruśisya entscheidet aber für die erstere Lesart.

<sup>\*</sup> Vgl. v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 100 A. 2. Hier sei noch erwähnt, dass ich früher (WZKM. XXIV 352 A. 2) in der Erwähnung einer Schwester des Akitti (= Agastya) in Jat. 480 (vol. IV, p. 236 ff.) eine verschwommene Erinnerung an Lopamudra habe sehen wollen; tatsächlich hatte aber Agastya nach der vedischen Tradition eine Schwester, die nach der Anukram. 151 von RV. X, 60, 6 war.

<sup>4</sup> ZDMG. XXXIX, 62.

Es ist uns also hier geschildert worden: die zornerfüllte Klage¹ des Indra, dass ihm nicht geopfert ist (1), die Abbitte des Agastya um Indras Zorn zu beschwichtigen (2), die Klage der Maruts (3), die ziemlich kleinlaut sind; dann folgen Verse des Agastya, worin er die Zurüstung des Opfers beschleunigt und es dem Indra verspricht (4) und weiter den Indra bittet, doch versöhnlich zu sein: 'Indra, sprich du doch (freundlich) mit den Maruts, dann iss in rechtmässiger Weise die Opferspenden' (5 c—d). Die Situation ist ganz dramatisch — man ist gespannt darauf, was folgen wird, wie sich Indra jetzt benehmen wird. Hier setzt nun, wie GELDNER scharfsinnig gesehen hat, I, 165, I als unmittelbare und sehr passende Fortsetzung ein.

In diesem Liede ist die Rollenverteilung völlig klar, und die Reden und Gegenreden folgen einander in schneller Abwechslung, doch finden sich in Einzelheiten noch viele Dinge, die dunkel oder unlösbar zu sein scheinen. Der Aufforderung des Agastya in 170, 5 Folge leistend wendet sich Indra zuerst in den VV. I—2 mit höhnischen Worten an die Maruts: wer hat sie überhaupt zum Opfer eingeladen? Wie soll man die wie Adler im Luftmeere heranstürmenden² zum Stillstand bringen? (2 b—d). Im Gegenteil verwundern sich die Maruts darüber, dass Indra sich ganz allein dort beim Opfer befindet; er möge ihnen sagen, was ihm an ihren Spenden gehöre³ (3). Darauf antwortet Indra, das Opfer gehöre ihm allein (4), die Maruts wenden aber ein, sie seien gerade wegen des Opfers gekommen⁴ (5); Indra weist ihre

Der manyupūrvako vilūpah des Durga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Darauf bezieht sich möglicherweise die Angabe in TBr. II, 7, 11, 1 u. a., die Maruts seien mit erhobenen Waffen auf Indra zu herangestürmt.

<sup>3</sup> Yát te asmé ist offenbar genau wie in X, 95, 13 zu deuten, vgl. GELDNER Der RV. im Auswahl II, 32.

<sup>\*</sup> Sehr schwierig scheint mir der Ausdruck: indra svadhåm anu hi no babhåtha in 5 d zu sein, der höchst verschieden gedeutet worden ist, vgl. OLDENBERG Rgveda I, 161. Ich habe geglaubt, dass die Stelle nur in Ved. Stud. III, 123 A. 2 richtig gedeutet worden war und etwa bedeutete: 'Indra, du hast dich unseren Opferanteil zugeeignet'; in Anbetracht der vielen Stellen mit svadhåm anu (vgl. Geldner Der RV. im Auswahl I, 208) zweisle ich jetzt daran, ob anu wirklich zu babhåtha gehört; vielmehr zu svadhåm, wobei der Sinn etwa: 'Indra, du bist uns zu willen gewesen' = 'du hast doch nur unserem willen Folge geleistet' wäre. Dann in V. 6 höhnisch: 'wo war dann, o Maruts, dieser eurer Wille, als' u. s. w. Der Hochmut der Maruts wäre in V. 5 auss höchste gesteigert, um dann im solgenden allmählich abzunehmen und einer ganz anderen Stimmung Platz zu geben. Über svadhå vgl. weiter unten p. 145.

Ansprüche mit bitterhöhnischen Worten ab und beginnt eine ātmastuti (6). Die Maruts suchen noch aufrecht zu halten, dass Indra nur im Verein mit ihnen seine Grosstaten ausgeführt hat (7). werden aber durch seine fortgesetzte ātmastuti zurückgewiesen (8) und räumen zuletzt ein, dass Indra der höchste ist, dem kein anderer an Macht gleichkommt (9); offenbar damit zufrieden stellt Indra nochmals seine absolute Überlegenheit fest (10). Dann folgen die zwei Verse (11-12), die sozusagen offiziell die eingetretene Versöhnung bestätigen, indem Indra sich sowohl mit dem Lobgesang der Maruts1 wie mit ihrem sonstigen Auftreten sehr zufrieden erklärt. Nun folgt V. 13, der wohl mit Recht dem Agastya zugeschrieben wird, worin die formelle Einladung zum Opfer an die jetzt mit Indra versöhnten Maruts gerichtet wird: den V. 14 schreibt die einheimische Tradition auch dem Agastya zu, während GELDNER mit Recht Indra als Sprecher betrachtet: wenn, sagt er, der Sänger uns alle einlädt, kommt dann, Ihr Maruts, zu dem Brahmanen, er wird Euch diese Loblieder singen (imå bráhmāni jaritá vo arcat). Ich gehe vorläufig an dem V. 15 vorbei und glaube dann hier den Hymnus I, 171 unmittelbar anreihen zu dürfen. Dieses Lied, wo Agastya allein spricht, ist nämlich m. E. das eben in 165, 14 versprochene Loblied des Sängers: Agastya nähert sich hier den Maruts, bittet sie ihren Zorn fahren zu lassen und ihre Rosse auszuschirren (1), dieses Lob ist an sie gerichtet, sie mögen zu ihm kommen (2); er vergisst aber nicht den Indra, sondern preist ihn in V. 3 mit den Maruts zusammen, erklärt dann letzteren, er hätte aus Furcht vor Indra's Zorn ihre Opfer beseitigt (4) und geht schliesslich in den VV. 5-6 Indra und die Maruts um Schutz an, doch so, dass Indra dabei deutlich die Hauptperson ist.2 Die Reihenfolge des ursprünglich zusammenhängenden grossen Liedes wäre also die folgende gewesen:

¹ Der V. 11: ámandan må maruta stómo átra yán me narah śrútyam bráhma cakrá | índrāya vṛṣṇe súmakhāya máhyam sákhye sákhāyas tanvè tanūbhih || scheint insoweit Schwierigkeit zu bereiten, als mit dem erwähnten stoma und śrutyam brahma kaum die lobenden Worte in V. 9 gemeint sein können. Einen einzigen Vers mit so grossartigen Namen zu bezeichnen wäre doch etwas übertrieben; zudem vermutet Geldner Der RV. in Auswahl II, 33 wohl mit Recht, dass Indra in dem stoma gerade als vṛṣan und sumakha bezeichnet wurde, was ja gar nicht stimmt. Es muss sich wohl also dieser Vers auf einen früheren Vorfall beziehen, von dem wir weiter nichts wissen. Vielleicht Siegeslob der Maruts nach der Vṛṭratōtung, vgl. z. B. RV. V, 29, 2; 30, 6 und Geldner a. a. O.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Anukramani gibt sogar für 3—6 den *Indra marutvant* als *devat*ā an.

| Vers |       | Sprecher.            | Metrum.       |
|------|-------|----------------------|---------------|
| 170, | I     | Indra                | brhatī        |
| 29   | 2     | Agastya <sup>3</sup> | ۱. )          |
| 20   | 3     | Die Mar              | uts} anustubh |
| 20   | 4     | Agastya              | ]             |
| 20   | 5     | >>                   | tristubh      |
| 165, | 1-2   | Indra                | »             |
| >>   | 3     | Die Mar              | uts »         |
| 20   | 4     | Indra                | 3             |
| 20   | 5     | Die Mar              | uts »         |
| ъ    | 6     | Indra                | 20            |
| 20   | 7 .   | Die Mar              | uts »         |
| 20   | 8     | Indra                | >             |
| 2    | 9     | Die Mar              | uts »         |
| 30   | 10-12 | Indra                | >>            |
| 29   | 13    | Agastya              | ×             |
| 20   | 14    | Indra                | 20            |
| 171, | 1—6   | Agastya              | ×             |
|      |       |                      |               |

Ein einziger Vers, nämlich 165, 15 ist bisher übergangen worden. M. E. ist nämlich dieser offenbar spätere Zutat; offenbar kann er, wenn die Liederanordnung, die ich hier nach GELDNER durchgeführt habe, richtig ist, von Anfang an nicht an dieser Stelle gestanden haben. Die Strophe ist mit 166, 15; 167, 11 und 168, 10 identisch und gibt einen gewissen Mandarya aus Agastya's Geschlecht als Dichter jener Hymnen an. Wer dieser Mandarya Mānya war, davon wissen wir leider nicht das Geringste<sup>2</sup>; dass er aber mit Agastya identisch gewesen wäre, dafür fehlen m. W. alle Andeutungen.3 M. E. hat nun dieser Dichter vielleicht nicht mehr mit dem Liede zu tun, als dass er ihm seinen Schlussvers angefügt hat, der übrigens in Anschluss an I, 171, 2 (eşá val) stómo marutah) gedichtet zu sein scheint; den letzten Viertel der Strophe bilden ja übrigens die der Agastyasammlung charakteristischen Worte vidyāmesám vrjánam jīrádānum. Der Dichter hat also die Hälfte der Strophe (a + d) mit Benutzung älterer Materialien ausgearbeitet. Man fragt sich aber nun, wie es dazu kam, dass das ursprüngliche, 25 (5 + 14 + 6) Verse zählende Lied von

Oder möglicherweise die Maruts? (so v. Schroeder) doch schwerlich wegen tebhih in c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Ludwig Rigveda III, 116 f.; Macdonell & Keith Vedic Index II, 154.

<sup>3</sup> Vgl. auch Geldner Der RV. im Auswahl II, 33 f.

<sup>8 - 20213.</sup> J. Charpentier.

Agastya, Indra und den Maruts in drei Teile zersetzt wurde, die zumal nicht unmittelbar auf einander folgen<sup>1</sup>, und darauf weiss ich leider überhaupt keine Antwort zu geben. Dass das Lied I, 170 abgetrennt wurde, könnte ja möglicherweise in der abweichenden metrischen Gestalt des Stückes seinen Grund haben; da zudem dort der Name Agastya vorkommt, dieser als redende Person auftritt, konnte es der spätere Dichter Mandarya natürlich kaum für sich in Anspruch nehmen. Das Loblied des Agastya auf die Maruts (I, 171) trennte man wohl seines Inhalts wegen, und weil es in einem samvāda schlecht zu passen schien, ab. Es ist wohl auch bei der Beurteilung dieser Verhältnisse in Betracht zu ziehen, dass schon die Stellen der ältesten Brahmanaliteratur3, die die auf unsere Lieder bezügliche Erzählung widergeben, diese nicht völlig genau gekannt zu haben scheinen; von dem dort erwähnten zornigen Heranstürmen der Maruts auf Indra ist in unseren Liedern nichts zu vermerken. Auch hatte schon Yaska Nir. 1, 5 von der Situation in I, 170 eine ganz falsche Vorstellung, die in das Lied nicht hereininterprätiert werden kann. Wenn also schon sehr früh die Dinge derart lagen, so ist es wohl möglich, dass man bei der Diaskeuase das alte Lied einfach deswegen zerteilte, weil man den zu Grunde liegenden Itihasa nicht mehr ganz genau kannte und somit in den verschiedenen Abteilungen des Liedes nicht völlig Zusammengehöriges sah. Doch hier bleiben wir bei blossen Vermutungen stehen. Soviel scheint mir aber behauptet werden zu dürfen, dass es einst ein zusammenhängendes aus I, 170, 1-5 + 165, 1-14 + 171, 1-6 bestehendes Lied gab, das zu der epischen oder balladenhaften Dichtung gehörte und einen Vorfall zwischen Indra, den Maruts und dem alten rsi Agastya, der sich auf dessen Opferplatz abgespielt hatte, schilderte. Dass dies jemals als Drama gemeint war, bezweifle ich absolut, und ebensowenig scheinen mir in dem so rekonstruierten Liede Prosaeinlagen nötig gewesen zu sein. Vielmehr haben wir hier vor uns ein gut aufgebautes, von einem bedeutenden Dichter herrührendes Stück altepischer Literatur, das eine einst berühmte Geschichte aus der Götter- und Heroensage Altindiens in lebhafter Weise vorführte. Mehr getraue ich mir nicht behaupten zu dürfen.

Unter dem Titel 'Die Wiedergewinnung des Agni' hat v. Schroeder<sup>3</sup> die schon von der indischen Tradition als zu-

<sup>1</sup> Vgl. auch Oldenberg Rgveda I, 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bei Sieg Sagenstoffe p. 110 f. gesammelt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Myst. u. Mimus p. 181 ff.

sammengehörig betrachteten Hymnen X, 51-53 sowie auch X, 124 behandelt; das letzte Lied mag hier vorläufig bei Seite bleiben. Im Gegensatz zu OLDENBERG1, der die Lieder X, 51-53 als ein 'Akhyana' aufgefasst hat und das Ausgefallene zu rekonstruieren suchte, fasst v. SCHROEDER sie als eine Art kultlichen Spieles auf, als ein Mysterium, das wohl bei der Erzeugung des Opferfeuers aufgeführt wurde. Daran hatte schon früher HERTEL2 gedacht, der sogar in Einzelheiten ziemlich weit geht und sich ein rituelles Spiel vorstellt, worin der Hotar die Rolle des Agni, die Adhvaryu die der Aśvin3 übernahmen. Mit WINTERNITZ4 glaube ich in Bezug auf diese Lieder wirklich, dass es HERTEL und v. SCHROE-DER - besonders dem letzteren - gelungen ist, hier ein tatsächlich vorhandenes Drama oder Mysterium nachzuweisen, das irgendwie und irgendwo im Kulte wirklich von den auftretenden Opferern und Opferpriestern agiert wurde. Die Grundlage für die Untersuchungen v. Schroeder's bilden natürlich die Ausführungen HILLEBRANDT's5, nach denen unzweifelhaft feststeht, dass die alte Sage vom Verschwinden und Wiedererscheinen des Agni, die in unseren Liedern berührt wird, eng mit der Einteilung des Jahres in opfernde und opferlose Zeit (devayāna und pitryāna) zusammenhängt.

Die Lieder machen m. E. wirklich den Eindruck dramatisch abgefasst zu sein und über die Rollenverteilung scheint mir die einheimische Tradition guten Bescheid zu geben. Das erste Lied — X, 51 — stellt uns die Situation offenbar so vor, wie sie die Anukramanī und Sāyana schildern<sup>6</sup>, dass nämlich Agni von den Göttern eben entdeckt worden ist und noch aus seinem Versteck in den Wassern zu ihnen spricht. Wortführer der Götter scheint die ganze Zeit Varuna zu sein, was sich vielleicht damit verträgt, dass Agni sich ja in seinem speziellen Reiche befindet. Die Strophen 1, 3, 5, 7 und 9 spricht offenbar Varuna, 2, 4, 6 und 8 wiederum Agni; am Ende des Liedes, wo ihm die Götter in V. 9 als Lohn die prayāja's, anuyāja's u. s. w., ja, sogar das ganze

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ZDMG. XXXIX, 71 ff.; Rgveda II, 254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> WZKM. XVIII, 154 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Wenn es WZKM. XVIII, 158 heisst: 'während die Adhvaryu die Maruts agieren' so ist hier 'Maruts' natürlich lapsus calami statt 'Aśvins'.

<sup>4</sup> WZKM. XXIII, 114.

<sup>5</sup> VM. II, 137 ff.

<sup>6</sup> Vgl. GELDNER Der RV. im Auswahl II, 165 f.

Über den in V. 8 vorkommenden rätselhaften Ausdruck purusam osadhinam vgl. Oldenberg Rgveda II, 254 f.; Geldner Der RV. im Auswahl II,

Opfer und die höchsten Ehren1 versprochen haben, dürfen wir uns vorstellen, dass Agni sein Versteck - wie das nun dargestellt wurde, darüber wissen wir einfach nichts - verlässt um sich als Hotar niederzulassen. Indem er in Begriff steht dies zu tun, folgen dann die VV. 1-5 des Liedes X, 52, die der unzweifelhaft richtigen Angabe der Tradition gemäss ein soliloquium des Agni bilden2, an die Götter gerichtet. Der letzte Vers ist wörtlich = RV. III, 9, 9 und mag, wie OLDENBERG annimmt, aus jener Stelle übernommen sein; hier passt er eigentlich wenig oder gar nicht, wenn wir an der Angabe der Tradition über ursprüngliche Einheit von X, 51-53 festhalten. Nun hat sich also Agni als Hotar niedergesetzt, und das letzte Lied der 'Trilogie' (X, 53) bringt den Abschluss des Ganzen, das wohl mit einer teilweisen Schilderung des Opfers endet, obwohl die letzten Verse des Liedes schwierig, ja z. T. unverständlich sind. Als Sprecher der einzelnen Verse sind nach Sāyana die folgenden zu verstehen:

V. 1-3: die Götter.

- 4—5: Agni.
- » 6: die Götter, an Agni gewendet.
- » 7-8: die Götter, unter einander redend3.
- » 9: wohl die Götter (nicht ausdrücklich angegeben).
- » 10: Tvaşţar.
- » II: » (?).

Ich glaube kaum, dass man besonders fehlgeht, wenn man diese Tradition als vollberechtigt ansieht. In Bezug auf die VV. I—6 kann man wohl kaum zweifeln<sup>4</sup>, da hier alles so ziemlich klar zu sein scheint; schwieriger zu beurteilen scheinen aber die folgenden Verse, die man wohl meistens einem menschlichen Sänger hat in den Mund legen wollen. Ich gestehe aber offen, dass ich nicht recht verstehe, was ein solcher hier in einer Unterredung, die sich bisher nur zwischen Agni und den Göttern be-

<sup>166</sup> f. Ich weise auf Ch. Up. III, 5 hin, wo es heisst, dass 'der Pflanzen Lebenssaft der Mensch ist', vgl. Oldenberg Die Lehre der Upanishaden p. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. 9<sup>d</sup>: túbhyam namantām pradišaš cátasrah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mit Unrecht scheint mir v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 192 f. eine andere Rollenverteilung des Liedes angenommen zu haben. Oldenberg Rgveda II, 255 stellt sich fragend.

<sup>8</sup> atra yajāajigamiṣavo devāh parasparam bruvate S.

<sup>4</sup> v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 194 ff. folgt hier der Tradition, Olden-BERG Rgveda II, 255 f. stellt sich nach dem Vorgang von BERGAIGNE zweifelnd.

wegt hat, zu tun hätte; vielmehr wird hier Sayana, der ja älterer Tradition folgt, Recht behalten. Nach ihm würden die Verse etwa folgendermassen lauten:

#### Die Götter:

- 7. 'Ihr frommen (Götter), schirret die Pferde¹ an, befestigt (oder: macht zurecht) die Zügel und schmücket (die Pferde)! Von allen Seiten her fahret den achtsitzigen Wagen² heran, mit welchem die Götter uns liebe Gaben zuführen'.
- 8. 'Es fliesst ein steinerfüllter Fluss' haltet Euch fest an einander! erhebt Euch und übergeht ihn, o Freunde! Hier lassen wir die mit Unheil behafteten zurück, mögen wir weiterschreiten um heilvolle Opfer zu erlangen'.
- 9. 'Tvaṣṭar, der geschickteste Werkmeister, kennt die wunderbaren Künste, er bringt hervor die lieblichen Becher, die Becher der Götter; jetzt<sup>4</sup> schärft er das Beil aus gutem Erz, womit der glänzende (?)<sup>5</sup> Brahmanaspati zerspalten<sup>6</sup> wird'.

# Tvastar7:

10. 'Ihr klugen Meister, macht jetzt für den Guten die Äxte scharf, mit denen Ihr für den Unsterblichen<sup>8</sup> arbeitet; schafft, Ihr Weisen, verborgene Stätten, durch welches Werk Ihr, die Götter,. Unsterblichkeit erlangt habet'.<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> akşānāh bedeutet nach S. und BR. 'Ross', während GRASSMANN und V. Schroeder es mit 'Siele' widergeben. Es scheint doch das natūrliche zu sein, dass nicht nur von dem Wagen, sondern auch von den Rossen die Rede ist; oder dürfen wir voraussetzen, dass sich die Götter selbst an den Wagen spannten?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Was darunten verstanden werden soll, weiss ich nicht; nach S. der Sonnenwagen. Dass dieser acht Sitze (Wagenkörbe) hat, weiss ich nicht zu belegen. Wohl Symbolik.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Wohl opfertechnischer Ausdruck (vgl. Oldenberg Rgveda II, 256); über den Gebrauch des Verses im späteren Ritual vgl. Āśv. Grhya I, 8, 2—3.

<sup>4 &#</sup>x27;Als Agni die Darbringung der Opfer auf sich genommen hat' S.

<sup>8</sup> etaśa etaśavarnah S.; vgl. MACDONELL Ved. Myth. p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Was wird nicht gesagt; wir mögen uns aber erinnern, dass Brhaspati beim Spalten der Höhle des Vala eine bedeutende Rolle spielt (MACDONELL l. c. p. 102 f.). S. deutet die Stelle anders aber kaum richtig.

<sup>7</sup> Zu den Rbhu's sprechend nach Sayana.

<sup>\*</sup> S. gibt zwei Erklärungen: yābhir vāsībhih pātrāny amrtāya somāya | tatpānāyety arthah | yad vā | yusmākam amrtatvāya | tadartham takṣatha | sampādayatha.

So nach Sāyana; m. E. ist eine derartige Deutung wohl kaum möglich.

II. 'In den Mutterleib legten sie¹ das junge Weib, in den Mund das Kalb mit verborgenem Sinn und Zunge; (Rest nicht verständlich, wenigstens nach Säyana's Deutung).²

Was bedeutet nun dieser sonderbar klingende Mischmasch, den uns die VV. 7—11 bringen? Ich glaube gar nicht das Rätsel lösen zu können, werde mir aber erlauben wenigstens einen Vorschlag zu machen, sei er auch noch so hypothetisch.

V. SCHROEDER<sup>8</sup> hat auch den dunklen Hymnus X, 124 in diesen Zusammenhang eingerückt und ihn als 'Agnis Rückkehr' bezeichnet. Ich kann ihm weder darin beistimmen, wenn er diesen Hymnus als mit X,51-53 in der Hauptsache inhaltlich identisch bezeichnet, noch darin, dass er ihn als Mysterium betrachtet; denn von dramatischer Handlung kann ich hier keine Spur entdecken. Doch scheint mir wirklich darin ein Gedanke zu liegen. dass jenes Lied vielleicht zum Verständnis des letzten Teiles von X, 53 helfen kann. Die Rätsel des Liedes X, 124 scheinen mir einzig und allein durch GELDNER4 - dessen Behandlung des Liedes v. Schroeder wohl übersehen hat - gelöst werden zu sein, und ich kann mich wohl OLDENBERG<sup>5</sup> anschliessen, wenn er GELDNER's Gedanken als 'geistreich', nicht aber wenn er sie als 'bizarr' bezeichnet; seine sachlichen Einwendungen scheinen mir übrigens durch einen Hinweis auf Ved. Stud. II, 290 A. I erledigt zu werden. Nach GELDNER ergibt sich nun, dass sich Agni, Soma u. a. Götter im Besitz Vrtra's befanden6, dass aber Indra sie zu den Göttern herüberlockte; dann entwich den Asura's (und vor allem Vrtra) ihre māyā7, und es gelang dem Indra im Verein mit anderen Göttern den Vrtra zu erschlagen und die Wasser loszulassen. Nun sehen wir in den Liedern X, 51 ff., wie Agni aus seinem Versteck von den Göttern hervorgelockt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach S. die Maruts, was ich nicht verstehe, da er an derselben Stelle auf RV. I, 161, 7 verweist, wo von den Rbhu's gehandelt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dass Geldner Ved. Stud. I, 122 das Richtige getroffen hat, glaube ich kaum; ebensowenig v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 196 A. 2.

Myst. u. Mimus p. 196 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ved. Stud. II, 292 ff. Was Perry JAOS. XI, 159 f. über den Hymnus zu sagen hat (vgl. dazu auch Roth KZ. XXVI, 45 ff.) überzeugt gar nicht. Auch die Erklärung HILLEBRANDT'S VM. III, 67 ff., der sich gegen GELDNER abweisend stellt, scheint mir nicht das Richtige zu treffen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rgveda II, 343.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> In Bezug auf Agni und Soma beachte man, dass Vrtra der Brähmanatradition gemäss Brahmane war.

<sup>7</sup> X, 125, 5: nírmäyä u tyé ásurä abhävan.

wird, und wie sie ihn als ihren Hotar einsetzen; in X, 53, 1-3 haben die Götter ihren Opferpriester installiert, er hat ihnen, wie sie selbst erzählen (V. 3), das erste Opfer veranstaltet. Auf ihre lobenden Worte antwortet aber Agni mit einem Verse, der den Gedankengang von X,52, 5 c-d aufnimmt: in X,53, 4 a-b lesen wir ja nämlich: tád adyá vūcáh prathamám masīya yénāsurāň abhí devå ásāma, während es an der früheren Stelle hiess; å bāhvór vájram índrasya dheyūm áthemā vísvāh prtanā jayūti. Also -Agni verspricht sofort nach seiner Weihe als Opferpriester den Göttern - und insbesondere natürlich Indra - zum Sieg über die Asuras Hilfe zu leisten; und in X, 53, 5 c-d unterstützt er sein Versprechen durch Bitten an Erde und Luftraum um Schutz gegen die Bedrängung von Seiten böser Mächte. Können uns nun diese zerstreuten Andeutungen im Verein mit der durch GELD-NER gefundenen Erklärung von X, 124 vielleicht zum Verständnis der rätselhaften Strophen X, 53, 7 ff. verhelfen? Ich getraue mir nicht die Frage unbedingt mit 'ja' zu beantworten, glaube aber doch, dass es sich möglicherweise so verhalten könnte.

Die Götter sprechen von dem Anschirren eines Wagens<sup>1</sup> (7), von dem Überschreiten eines steinigen Flusses, auf dessen anderer Seite (?) sie gute Opfer erbeuten wollen (8). Erinnern wir uns, dass die Wasser, die himmlischen Kühe, um deren Befreiung es sich wohl doch am ehesten handeln wird, bei Vrtra, bei Vala, bei den Pani's - die der Tradition gemäss Vala's Untertanen sind - sich befinden, und dass wenigstens Saramā auf dem Wege zu den letzteren den breiten und tiefen Fluss Rasā überschreiten muss.2 Es mag eine Version der Sage gegeben haben, nach welcher die Befreier der Wasser wirklich einen schwierigen Flussübergang bewirkstelligen mussten, ehe sie zu der Burg der Asuras gelangten; später mag dieser Zug der Sage durch gewisse Aufführungen am Opferplatz wiedergegeben worden sein. Weiter heisst es in V. 9, dass Tvastar die māyā's kennt, dass er die Becher der Götter mitbringt - diese stärken sich wohl vor dem Kampfe mit Somatrinken3 - und dass er die Axt wetzt, mit der Brhaspati zerspalten mag-vermutlich die Höhle der Dämonen, wie er sich ja auch sonst bei dessen Eröffnung fast regelmässig be-

2 Vgl. RV. X, 108 (oben p. 90 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In RV. II, 23, 3 fährt z. B. Brhaspati auf seinem Wagen zum Dämonenkampf aus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So tut ja jedenfalls Indra fast immer; bei Tvastar hat er ja auch Soma getrunken, RV. III, 48, 4; IV, 18, 3 u. s. w. (MACDONELL Ved. Myth. p. 57).

tätigt. In V. 10 wiederum werden gewisse kavayah ermuntert die Äxte gut zu schärfen, es heisst dass sie die verborgenen Stellen kennen1; Sayana versteht dies von den Rbhus, offenbar nur, weil er sich bei der Erwähnung Tvastar's und der Becher des Sagenkreises dieser Gottheiten erinnerte. Vielmehr denke ich mir, dass unter den kavayah (was wohl kaum für die Rbhus das rechte Beiwort wäre) die Angiras zu verstehen sind, die ja in der Erbeutung der Rinder einen sehr aktiven Teil nehmen. Dass sie 'die verborgenen Stellen kennen' bedeutet wohl einfach, dass sie das Versteck der Dämonen ausfindig zu machen wissen. Den letzten Vers vermag ich aber leider absolut nicht zu deuten, nur glaube ich am ehesten, dass es sich hier um gewisse mit dem Vorhergehenden in Verbindung stehenden Opferverrichtungen handelt2, wobei offenbar die apīcyā jilivā dasselbe bezeichnet wie die yajñasya jihvā guhyā im V. 3, d. h. also Agni. Dass es sich um die Rbhus handeln könnte, halte ich schon nach dem eben Gesagten für ausgeschlossen.

So stellen sich mir die drei — eigentlich einen Hymnus bildenden — Lieder X, 51—53 als Wiederauffindung Agni's, seinen Übertritt zu den Göttern und seine Weihe zum Hotar sowie endlich den durch seine Hülfe bewirkten Dämonenkampf der Götter schildernd dar, wobei ich mir sehr gut szenische Aufführung des ganzen auf dem Opferplatze gerade bei der Feuererzeugung am Beginn des devayāna hinzudenken kann. Es liegt hier also, wie m. E. v. Schroeder richtig gesehen hat, ein altes Mysterium, das mit einem der zentralen Punkte des Rituals in engster Verbindung stand, vor. Hier darf der dramatischen Theorie m. E. volle Geltung zugesprochen werden.

Ich stehe jetzt am Ende meiner Besprechung der dramatischen Theorie zur Erklärung der samvāda's, die von LÉVI und HERTEL begründet, durch v. SCHROEDER aber zu voller Entfaltung gebracht wurde. Das Resultat meiner Untersuchung ist im wesentlichen ein negatives geworden; ich habe mich in den allermeisten Fällen leider unmöglich von der Durchfürbarkeit dieser Theorie überzeugen können, die m. E. im grossen und ganzen ebensowenig zur Lösung des Rätsels beigetragen hat wie seinerzeit die Akhyānatheorie. Ich möchte hier zunächst die Ergebnisse, die ich erlangt zu haben glaube, kurz zusammenfassen:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist wohl zu konstruieren: vidvāmsah pādā guhyāni, wie schon v. Schroeder es tut.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. OLDENBERG Rgveda II, 256.

- I. Von den Liedern, die in der einheimischen Tradition überhaupt nicht als samvāda's bezeichnet werden, kommen besonders einige 'Monologe' in Betracht, nämlich RV. X, 34, 97 und II9 sowie die Hymnen VII, 103 und IX, 112. Von diesen ist ganz sicher keiner dramatisch; X, 97 und VII, 103 sind einfach Zauberlieder, X, 34 ist am ehesten didaktischen Inhalts, gehört aber der epischen Literatur an, und was IX, 112 und X, 119 betrifft, so sind sie welcher Literaturart sie immer angehören mögen jedenfalls keine Dramen.
- 2. Ein Lied, X, 86, und ein Liederzyklus, X, 51—53, scheinen mir tatsächlich als dramatische Dichtungen aufgefasst werden zu können, bzw. aufgefasst werden zu müssen; ersteres ist ein Scherzspiel, ein Mimus, letzteres aber ein Mysterium, mit dem hochheiligen Kultus des Feueranlegens in Verbindung stehend.
- 3. Alle übrigen Hymnen, die V. SCHROEDER für seine Theorie in Anspruch genommen hat, scheinen mir zu der epischen Poesie zu gehören, teils der Göttersage (X, 95; 108), teils der Heiligenund Heldenlegende (I, 165, 170, 171; 179; III, 33; IV, 42; X, 10; 102).

Es bleibt somit für die dramatische Theorie innerhalb des Rigveda nur ein sehr bescheidener Raum übrig; nun scheint es aber kaum glaublich, dass v. Schroeder überhaupt den ganzen Rigveda in Bezug auf derartige Verhältnisse durchgestöbert hat, sondern er hat sich vorläufig teils an die ausdrücklich als samvāda's bezeichneten Lieder, teils an einige andere, die doch gewissermassen eine Sonderstellung einnehmen, gehalten. In einem Falle wenigstens ist er an einem als samvāda ausdrücklich bezeichneten Hymnus (X, 28)1 vorbeigegangen, wohl wegen der vielen in ihm erhaltenen, uns, wie es scheint, unlösbaren Rätselsprüche.2 Es mag also möglich sein, dass sich wirklich auch an anderen Stellen des Rigveda etwas derartiges vorfände, was ich hier nicht zu beurteilen vermag; am ehesten könnte man vielleicht derartige dramatische Aufführungen in Verbindung mit gewissen hochheiligen Zeremonien auf dem Opferplatze erwarten, wozu ja die Lieder X, 51-53 ein ausgezeichnetes Beispiel bieten.

Von den übrigen Beweisen, die man für die dramatische Theorie namhaft gemacht hat<sup>3</sup>, scheint mir eigentlich nur in Betracht zu kommen, dass schon in Vaj. S. XXX, 6 der śailuṣá er-

<sup>1</sup> Vgl. Brhaddevatā VII, 29 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Myst. u. Mimus p. 344 f., wo auch X, 27 erwähnt wird.

<sup>3</sup> Vgl. besonders HERTEL WZKM. XXIII, 343 ff.

wähnt wird.1 Dass dieses Wort, das der Kommentar durch nata erklärt, 'Schauspieler, Mime' bedeutet2, ist natürlich unbestreitbar, und wir müssen wohl also voraussetzen, dass schon zur Zeit der Abfassung der Yajurvedatexte ein wirklicher Schauspielerstand existiert hat.8 Bei dem offenbar sehr grossen zeitlichen Abstand zwischen den Rk- und Yajustexten kann dies aber m. E. nicht für die Zeit des Rigveda beweisend sein. Dürfen wir überhaupt zu jener Zeit an dramatische Aufführungen denken, so kamen sie offenbar nur im Verein mit dem Kulte vor; szenische Darstellungen, die nur des literarischen Interesses wegen aufgeführt worden wären, gab es zu jener Zeit ganz bestimmt nicht. Dazu brauchte man aber nicht berufsmässige Schauspieler, konnte sie überhaupt nicht brauchen; vielmehr agierten in den bescheidenen Dramen, deren Existenz wir doch vielleicht auch für jene Zeit voraussetzen dürsen, nur die opfernden und rezitierenden Priester. Irgendwelche Beweiskraft für die Zeit des Rigveda kommt also dem śailūṣá in Vāj. S. XXX, 6 nicht zu.

Ich habe oben<sup>4</sup> die Geltung der Akhyānatheorie für sowohl die vedische wie die epische Literatur geläugnet. Was die dramatische Theorie, die durch Lévi, Hertel und vor allem v. Schroeder entwickelt worden ist, betrifft, so habe ich ihr innerhalb des Veda einen sehr bescheidenen Platz eingeräumt. Nur zwei Dichtungen des Rigveda (X, 51—53 und 86) scheinen mir einwandfrei als Dramen in Anspruch genommen werden zu können; bei den übrigen Liedern, an die man gedacht hat, vermag diese Hypothese ebensowenig wie die Akhyānatheorie die Rätsel befriedigend zu lösen. Ich glaube also, dass die meisten jener Dichtungen einfach der epischen Literatur angehören, dass sie niemals anders gestaltet waren als jetst — d. h. also keine Prosazusätze kannten — und auch dass ihnen niemals szenische Darstellung zukam.

LÉVI Le Théâtre indien p. 308. v. SCHROEDER Myst. u. Mimus p. 9. Die späteren kuśilava's und granthika's haben doch für die vedische Zeit keine Beweiskraft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Etymologie des Wortes ist unklar; der Komm. zu H. 328 leitet es aus silūṣa, dem Namen eines sonst nicht bekannten ṛṣi ab — natūrlich leere Konstruktion. Gebildet ist das Wort allerdings wie ein Patronymicum, vgl. z. B. Ailūṣa, Ait. Br. II, 19, 1 u. a. Ich mache auch auf die folgende Analogie aufmerksam: śailūṣa: ku-śilava = ku-drūsa: ko-drava; ich weiss aber nicht, ob tatsächlich ein Zusammenhang besteht.

S OLDENBERG'S (GGA. 1909, p. 76) Einwendung ist nicht stichhaltig; vgl. HERTEL WZKM. XXIII, 344 A. 1.

<sup>4</sup> Vgl. p. 67.

Dass der epischen Literatur innerhalb des vedischen Rituals ein gar nicht so unbedeutender Platz zukommt, hat Weber¹ nachgewiesen. Besonders bei den allerhöchsten Opfern, Aśvamedha und Puruṣamedha, fanden sich ausgiebige Rezitationen alter epischer Texte, von denen wir z.B. das Śaunaḥśepam ākhyānam² sehr gut kennen. Dass jedenfalls einer der Hymnen, die v. Schroeder als dramatisch erklärte, nämlich RV. IV, 42, dem Vorrat der beim Aśvamedha gebrauchten Texte angehörte, ist schon oben besprochen worden; dasselbe darf man wohl auch in Bezug auf andere derartige Texte vermuten. Auch bei dem Tod- und Manenkult kommen ja Rezitationen alter epischer Texte vor, wie z. B. nach dem sogenannten udakakarma nach der Bestattung, wobei man sogar die ganze Nacht mit dem Vorlesen alter Erzählungen zubringt.³

Vielleicht den besten Beweis für die Sitte, die grossen Opferfeste mit der Rezitation alter Erzählungen aus der epischen Liteteratur zu verherrlichen, gibt ja aber das Mahābhārata ab. Das Opfer, das Janamejaya um den Tod seiner Vaters zu rächen zur Vernichtung der Schlangen feiert4, ist freilich kein regelrechtes, gehört nicht wie Rossopfer u. s. w. zu dem feststehenden Bestande des Śrautarituals, ist aber nach dem Vorbild der übrigen grossen sattra's gemodelt.5 In den Pausen dieses Opfers wurden zum ersten Mal die Geschichten des Mahābhārata durch Vaiśampävana den versammelten Opferern und Opferpriestern vorgetragen. Zum zweiten Male aber trug sie Lomaharsana bei dem zwölfjährigen sattra des Kulapati Saunaka vor.6. Nun ist es wohl einfach offenbar, dass man niemals dem grössten Epos Altindiens eine derartige Umrahmung gegeben hätte, wäre es nicht allgemein bekannte Sitte gewesen, bei den grossen Opferfeiern weitläufige Rezitationen epischer Gedichte zu veranstalten. Es ist übrigens wohl natürlich, dass man bei diesen grossen Opfern, die nur von Königen gefeiert wurden und werden konnten, die Zeit benutzte, um dabei die alten Könige und Heroen der Vorzeit zu

SBPrAW. 1891, p. 769 ff.; vgl. auch HILLEBRANDT Rituallit. passim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dasselbe wurde ja auch beim Rajasuya vorgetragen, vgl. HILLEBRANDT I. c. p. 145.

<sup>8</sup> HILLEBRANDT l. c. p. 89.

<sup>4</sup> MBh. I, 2015 ff.

<sup>5</sup> Im Asv. Śr. XII, 5, 1 ff. wird ein einjähriges Opfer an die Schlangen, ein sarpänäm ayanam erwähnt, vgl. Winternitz Mitt. anthrop. Ges. Wien XVIII, 263 A. 1.

<sup>6</sup> MBh. I, r ff.

preisen; wohl nicht nur der Unterhaltung wegen, sondern man wollte auch ihren Nachfolgern Beispiele des Heldenmuts und vor allem der Freigebigkeit vor die Augen halten.

Weiter kann hier auf diese interessante Frage nicht eingegangen werden, die nur wegen des im Vorhergehenden Gesagten kurz gestreift wurde. Ich gehe nach dieser allgemeinen Einleitung zu meinem eigentlichen Thema, der Behandlung der Suparnasage, über.

### Die Suparnasage im Rigveda.

Nachdem ich nun über die verschiedenen literarischen Formen - 'Akhyāna', Drama oder einfach epische Dichtung - die man für den Suparnädhyäya hat annehmen wollen, in aller Kürze gesprochen habe, gehe ich daran, die verschiedenen Formen der Suparnasage zu behandeln, die irgendwie klargelegt werden müssen, ehe wir auf den zu behandelnden Text eingehen können. Dabei fange ich natürlich damit an, soweit möglich die zerstreuten Reste der ältesten Form der Sage, die uns im Rigveda erhalten sind, zu sammeln und zu beleuchten. Dass dies eine sehr heikle Arbeit sein muss, die wahrscheinlich wenige feststehende Resultate ergeben wird, weiss jeder Forscher zur Genüge, der sich irgendwie mit der Rigvedaexegese und besonders mit dem vierten Mandala, wo diese Sage eigentlich vorkommt, beschäftigt hat. Ich brauche mich also kaum im voraus deswegen zu entschuldigen, wenn das, was ich im folgenden hervorheben können werde, ziemlich wenig umfangreich und sehr unsicher sein wird.

Als Einleitung mag hier zuerst eine kurze Untersuchung über die rigvedische Bedeutung einiger Wörter, die sehr nahe mit unserer Sage verknüpft sind, vorausgeschickt werden. Es sind dies die Worte garutmant, syena und suparna.

Das erste Wort lässt sich sehr kurz behandeln; es kommt im RV. überhaupt nur an zwei Stellen vor, in I, 164, 46 und X, 149, 3, beidemal in der Verbindung suparnó garútmān. Man kann aber über die Deutung dieses Ausdruckes Zweifel hegen, indem die Übersetzung 'geflügelter Vogel', die doch die einfachste zu sein scheint, vielleicht doch nicht so ganz unzweifelhaft ist. In der späteren Literatur bedeutet nämlich garútmant- fast ausschliess-

<sup>1</sup> Dieselbe Verbindung auch in VS. XII, 4; XVII, 72; AV. IV, 6, 3 u. a.

lich 'der Vogel Garuda', ist also einfach mit garuda- identisch, und es wäre somit wohl möglich, dass das Wort schon zur Zeit des Rigveda dieselbe Bedeutung hatte. So was kann aus den Stellen, wo das Wort vorkommt, leider nicht mit Bestimmtheit entschieden werden, doch spricht jedenfalls, soviel ich sehe, nichts dagegen.¹ Wie dem nun auch sei, so steht es doch wohl fest, dass garut-mant- ursprünglich nur 'beflügelt' heisst und von einem nicht in der Literatur (sondern nur in Un. 1, 94; Trik. III, 5, 3 u. s. w.) belegten Worte garut- 'Flügel' herzuleiten ist²; leise Zweifel bereitet mir die völlige Unbekanntschaft des Yāska Nir. 7, 18 mit diesem Worte, worauf schon BR. II, 695 hinweisen. Der einheimische Exeget brachte das Wort vielmehr mit gar- 'verschlingen' in Verbindung, wobei man sich wohl eher die ehemalige Existenz eines garut- \*'Schlund, Kehle' zu denken hätte.³

Das Wort suparná kommt 35 mal im Rigveda vor, darunter in den eigentlichen Familienbüchern nur sechsmal (davon in Mandala IV zweimal, von welchen Stellen ich im folgenden IV, 26, 4 vorläufig übergehe). Etymologisch ist ja das Wort (su + parna-) völlig durchsichtig und braucht nicht diskutiert zu werden; als Adjektiv bedeutet es offenbar 'schöngeflügelt', als Substantiv 'Vogel' und zwar ein 'grosser Vogel', etwa 'Adler' oder 'Geier'. Dass es in jener ursprünglichen Bedeutung an vielen Stellen des Rigveda vorkommt, ist ja gar nicht zu bezweifeln; am einfachsten sind wohl II, 42, 2: mā tvā syená úd vadhīn mā suparnó mā tvā vidad isumān vīró ástā 'nicht möge dich ein Falke, nicht ein Adler töten, nicht möge dich ein pfeilschützender Held treffen' und VI, 75, II, wo suparnám vaste (isuh) einfach '(der Pfeil) kleidet sich in Adlerfedern' bedeutet.4 Sonst bezeichnet suparná- meistens einen bestimmten Adler, nämlich jenen, der den Soma vom Himmel raubt, den Suparna oder Garuda der späteren Sage. Dies ist

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im Gegensatz zu Grassman, Ludwig u. a. übersetzt Bloch WuS. I, 80 den Vers RV. X, 149, 3: 'der schönbefiederte Vogel ist der Sonne älterer Bruder'; es wäre dann eher: 'der Vogel Garuda ist' u. s. w., was aber zu dem, was wir über die Geburt des Garuda wissen (s. unten) nicht zu stimmen scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zur Etymologie von garütmant- und garudá- vgl. zuletzt E. Kuhn KZ XXXIII, 479; v. Bradke ZDMG. XL, 355 ff. (ganz verfehlt); Johansson Solfageln p. 69 f.; zur Bildung von gar-út- vgl. Brugmann Grdr. II: 1, 427 f.

Bie Stelle Ragh. III, 57: garutmadäsivisabhimadarsanaih... pattribhih bildet an und für sich keinen entscheidenden Beweis für die ursprüngliche Erklärung von garutmant, da die Kunstpoeten natürlich derartige Wörter in ihrer schonlängst gutgehiessenen Bedeutung einwandslos übernommen haben.

Vgl. Pischel Ved. Stud. I, 99.

wohl am ehesten an den folgenden Stellen der Fall: I, 164, 521, eine Stelle, die doch wegen der Rätselhaftigkeit des ganzen Hymnus sich nicht mit Sicherheit beurteilen lässt; VIII, 100 (89), 8: mánojavā áyamāna āyasím atarat púram | dívam suparnó gatvāya sómam vajrína ábharat // 'gedankenschnell hinfahrend durchbroch er die eiserne Burg, der Adler, er ging zum Himmel und brachte dann dem Vajraträger den Soma'2; IX, 48, 3, wo es heisst, dass der Adler den Soma vom Himmel trug; IX, 71, 9, wo Sayana den Ausdruck divyáh suparnáh als die in Adlergestalt auftretende Gayatrī aufgefasst wissen möchte; IX, 85, 11, worüber man WZ KM. XXV, 303 f. vergleiche; IX, 86, 24: tvům suparná ábharad divás pári 'dich trug der Adler (syenah S.) her vom Himmel; X, 28, 10: suparņá itthā nakhám ā siṣāya, was Sāyana folgendermassen erklärt: suparnah paksirupä güyatrıtthümutra dyuloke nakham ütmīyam āsisāya | somāharaņakāle indrārtham ābabandha | indrasya prasādūd divi padam nyastavatīty arthali /; X, 144, 4, wo es sich offenbar wiederum um den Somaraub handelt sowie wahrscheinlich auch X, 149, 3, eine Stelle, die schon oben unter garútmant behandelt wurde.

Daneben kommt nun aber das Wort in anderen, sekundären Bedeutungen vor: nach Nigh. I, 5 gehört suparná zu den fünfzehn raśmināmāni, bedeutet also 'Strahl, Sonnenstrahl' (nur Plur.), eine Bedeutung, die Sayana für RV. I, 79, 2; 105, 11; 164, 21. 22. 47 und X, 73, 11 annimmt. Es ist wohl wahrscheinlich, dass diese Verwendung der pluralischen Form des Wortes damit zusammenhängt, dass suparná im Singular bisweilen 'Sonne' zu bedeuten scheint, wie in I, 35, 7; V, 47, 3 (?) und wohl auch X, 123, 6.3 Dass aber die Sonne als Vogel, als grosser goldgeflügelter Adler u. s. w. aufgefasst wurde, ist eine so allgemein verbreitete und wohlbekannte Vorstellung4, dass ich hier nicht weiter darüber zu sprechen brauche. Auch das andere grosse Gestirn, der Mond, scheint bisweilen als suparná bezeichnet worden zu sein, so in I, 105, 1; an zwei Stellen, nämlich IX, 97, 33 und X, 30, 2 bezeichnet das Wort ferner den Soma (Sayana), und es ist wohl offenbar, dass wir es hier mit dem himmlischen Soma, dem Monde, zu tun

<sup>1</sup> Vgl. dazu Sup. 17, 4 u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. WZKM, XXV, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. WZKM. XXV, 301 f. Hier ist möglicherweise auch RV. I, 164, 52 anzureihen.

<sup>4</sup> Vgl. z. B. Johansson Solfageln p. 69 ff.

haben.¹ In X, 114, 5 deutet ferner Sāyana das Wort als paramātmā, wozu zu vergleichen ist, dass er zu I, 164, 20 den Dual des Wortes mit jīvaparamātmānau glossiert; dass dies eine spätere Auffassung ist, die im Rigvedatexte selbst keine Stütze hat, bezweifle ich nicht, kann aber hier nicht weiter auf die Stellen eingehen, da sie mir ebenso wie X, 55, 6² und 114, 3 (wo Sāyana jāyāpatī yajamānabrāhmaṇau vā erklärt) unklar sind. Zu X, 114, 4: ekah suparṇāh sā samudrām ā viveša sā idām višvam bhūvanam vi caṣṭe, was offenbar auf die Sonne hinweist, gibt Sāyana die Erklärung madhyasthāno devah 'der Gott des Mittelregion', am ehesten wohl Apām napāt.³ Schliesslich soll nach Sāyana in X, 94, 5 unter suparṇāh die grāvānah verstanden werden, was aber ein Missverständniss sein dürfte.

Ferner führt nun Nigh. I, 14 unter den 26 aśvanāmāni neben śyenāsah4, patangāh5 und hamsāsah6 auch suparnāh an; Wörter die 'Vogel' bedeuten, würden also an gewissen Stellen auch 'Pferd' bedeuten können, wobei wohl einfach die Schnelligkeit den Vergleichspunkt bildet - dass Pferde 'fliegen' ist ja auch unserer poetischen Ausdrucksweise nicht fremd. Für suparnah in dieser Bedeutung gibt aber Devarāja Nir. I, 151, 4 ff. keine Belegstelle an, sondern sagt nur nigamo anvesanīyah 'der Belegstelle ist nachzugehen'. Nach Sayana findet sich aber eine solche in IX, 86, 37: Isaná ima bhúvanani víyase yujaná indo harítah suparnyah /, wo es aber wohl für unsere Auffassung natürlicher sein würde, das Wort als Adjektiv zu fassen und etwa 'geflügelte Falben' zu übersetzen. Übrigens geben die älteren Exegeten für das Femininum suparni nicht die Bedeutung 'Stute' an; vielmehr soll dieses Wort nach Nigh. I, II = vak sein, was auf SBr. III, 6, 2, 2 und ähnliche Stellen, worauf wir unten zurückkommen, zu beruhen scheint.7 Endlich soll nach Yaska Nir. 7, 31 in RV. X, 88, 19

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie die Strahlen der Sonne (oder ev. des Mondes) als suparnäh bezeichnet werden können, so werden in IX, 86, 1 die herabfliessenden Somatropfen auch so benannt — offenbar eine parallele Erscheinung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> An dieser Stelle 'Adler' nach Geldner Der RV. im Auswahl I, 197; II, 170.

<sup>8</sup> Vgl. z. B. I, 164, 42; doch werden im Nigh. 5, 4 Tärksya und Suparna, in 5, 5 Syena unter den madhyasthänadevatä's aufgeführt.

<sup>4</sup> Als Beleg führt Devaraja hier RV. IV, 6, 100 an.

Nach Devarāja in RV. I, 118, 4b.
 Nach Devarāja in RV. IV, 45, 4a.

<sup>7</sup> Devaraja Nir. I, 95, 5 ff. gibt keine Belegstelle an.

suparnī = rātrī 'Nacht' sein; die Stelle ist mir nicht klar¹, und die Ansicht Yāska's hat jedenfalls im Nigh. 1, 7 keine Stütze. Wie er also zu dieser Ansicht gekommen ist, vermag ich nicht zu erklären.²

Von den zweiselhaften oder völlig unklaren Stellen abgesehen können wir also für suparná-, suparní etwa die folgenden Bedeutungen aufstellen:

- I) suparná- Adj. 'schöngeflügelt' Subst. I) 'Vogel, grosser Vogel, Adler', II, 42, 2; VI, 75, II; 2) der somaraubende Adler, Suparna (Garuda), VIII, 100 (89), 8; IX, 48, 3; 71, 9; 85, II; 86, 24; X, 28, I0; I44, 4; I49, 3; 3) 'Sonne', Plur. 'Sonnenstrahl', I, 35, 7; V, 47, 3 (?); X, I23, 6; Plur. I, 79, 2; 105, II; 164, 21. 22. 47; X, 73, II; 4) 'Mond' und 'Soma', I, 105, I; IX, 97, 33, X, 30, 2; 5) Plur. = aśvāh Nigh. I, I4, wofür kein Beleg sich im RV. zu finden scheint, vgl. aber das folgende Wort;
- 2) suparnī, 1) nach Sāyana 'Pferd' in IX, 86, 37, eher wohl aber Adj. 'geflügelt'; 2) =  $v\bar{a}k$ , Nigh. 1, 11, im RV. wohl nicht belegt; 3) nach Nir. 7, 31 'Nacht' in X, 88, 19, was aber im Nigh. keine Stütze hat und wohl einfach Missverständnis sein muss.

Schliesslich kommt an einer Stelle eine Zusammensetzung des Wortes vor, nämlich suparná-yātu- in VII, 104, 22; das Wort bezeichnet offenbar einen Dämon in Adlergestalt, wie alle Erklärer von Sāyana an es fassen, und steht neben ulūkayātu und śuśulū-kayātu, śvayātu, kokayātu und grdhrayātu, d. h. Dämonen in Eulen, Hunde-, Wolfs-³ und Geiergestalt. Man erinnert sich unwillkürlich der Unholde, mit denen spätere brahmanische, buddhistische und jainistische Schriftsteller die Höllen bevölkern, die gerade als Raubvögel und reissende Tiere auftreten.4

Einfacher verhält sich eigentlich im Rigveda das Wort syená-, das offenbar etwa 'Adler, Falke' bedeuten muss, und nach IX, 96, 6: brahmā devānām padavīh kavīnām isir viprānām mahiso mrgānām | syenó grādrānām svādhitir vānānām sómah pavitram áty eti rébhan || deutlich den vornehmsten der Raubvögel bezeichnet. Mit Ausnahme der einzigen Stelle V, 44, 11, die jeder Er-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. OLDENBERG Rgveda II, 296, der jedenfalls Yāska's Erklārung nicht berücksichtigt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Durga Nir. III, 435 hilft nicht weiter.

So ist wohl doch koka zu fassen; Sayana erklärt es freilich durch cakravāka, was wenig überzeugt.

<sup>4</sup> Vgl. z. B. Scherman Visionsliteratur passim; in der Literatur der Jainas finden sich manche Parallellen, z. B. Uttarädhyayana XIX u, s. w.

<sup>9-20218.</sup> J. Charpentier.

klärung zu spotten scheint<sup>1</sup>, und auf die hier einzugehen kein Grund vorliegt, zeigt das Wort an den übrigen 56 Stellen, wo es im RV. belegt ist, die folgenden Bedeutungen:

- 1) 'Falke, Adler, grosser Raubvogel', I, 32, 14; 33, 2; 118, 11; 163, 1; 165, 2; II, 42, 2; IV, 35, 8; 38, 2. 5; 40, 3; V, 74, 9; 78, 4; VI, 46, 13; VII, 15, 4; 56, 3; 63, 5; VIII, 20, 10; 34, 9; 35, 9; 73 (62), 4; IX, 38, 4; 57, 3; 61, 21; 62, 4; 65, 19; 67, 14. 15; 71, 6; 82, 1; 96, 6. 11; X, 77, 5; 92, 6; 99, 8; 127, 5<sup>2</sup>;
- 2) besonders 'der somaraubende Falke oder Adler, der Syena (oder Suparna) par préférence', I, 93, 6; III, 43, 7; IV, 18, 13; 26, 4—7; 27, I. 3. 4; V, 45, 9 (?); VI, 20, 6; VIII, 82 (71), 9; IX, 68, 6; 77, 2; X, II, 4; I44, 3—5; in X, I44, 4 wird von dem suparnáh... syenásya putráh gesprochen, was wohl einfach bezeichnen soll, dass man den suparná als zum Geschlecht der syená gehörig betrachtete; man vergleiche, dass später die syenī als die Urmutter aller Adler gilt (Rām. M.Bh. u. a.);
- 3) Nach Devarāja zu Nigh. 1, 14 soll endlich śyená in I, 118, 4; IV, 6, 10 'Pferd' bedeuten; aus dem schon unter suparná bemerkten geht wohl zur Genüge hervor, dass es sich hier eigentlich nur um eine Bildsprache handeln kann.

Endlich kommen noch ein paar Zusammensetzungen mit śyená vor, nämlich die folgenden: śyená-jūta- 'adlergleich eilend', Epithet des Soma in RV. IX, 89, 2: apsú drapsó vūvṛdhe śyenájūtah 'in den Wassern wurde der adlergleich eilende (: eilig fliessende) Tropfen gross'; śyená-patvan- 'mit Adlern fliegend' = 'von Adlern gezogen' in I, 118, 1: å vām rátho aśvinā śyenápatvā . . . yātu 'hierher möge kommen Euer von Adlern gezogener Wagen, o Aśvins'; dass śyená hier nur bildlich verwendet wird, scheint mir deutlich zu sein, denn die Tiere, die den Wagen der Aśvinen ziehen, sind wohl keine Adler, sondern vielmehr geflügelte Rosse³ — man vergleiche, dass Nigh. 1, 14 gerade zu I, 118, 4 śyená mit 'Ross' glossiert. Endlich kommt an drei Stellen, nämlich I, 80, 2; VIII, 95 (84), 3 und IX, 87, 6 das Wort śyenābhṛta- 'vom Adler her-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Oldenberg Rgveda I, 342.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einige Götter werden besonders oft mit *syena's* verglichen, so die Maruts in I, 165, 2; VII, 56, 3; VIII, 20, 10; X, 77, 5; 92, 6; Soma an allen hier aufgezählten Stellen des IX. Buches; weiter Agni in VII, 15, 4, die Aśvins in VIII, 73 (62), 4 u. s. w.

Vgl. indessen Macdonell. Ved. Myth. p. 50; dass es sich in einigen Fällen um wirkliche Vögel handelt, mag vielleicht sein, doch glaube ich, dass wir es im allgemeinen mit der Vorstellung von beflügelten Rossen zu tun haben, vgl. RV. VI, 63, 7; VIII, 5, 7 u. s. w.

gebracht' vor, das an allen Stellen ein Epithet des Soma bildet; die Existenz eines solchen Wortes — der Soma wird sogar in IX, 87, 6 ohne weiteres mit *śyenābhrta* angeredet — beweist ja auch, wie geläufig zur Zeit des Rigveda die Vorstellung von dem somaraubenden Adler gewesen sein muss.

Schon aus dem eben Gesagten geht also ganz deutlich hervor, dass die Sage von dem somaraubenden Adler den vedischen Dichtern ziemlich geläufig war; wie sich aber die einzelnen Züge der Sage in dieser frühesten Zeit indischer Überlieferung gestaltet hatten, davon bekommen wir an den allermeisten Stellen gar keine Kunde. Die eigentliche Suparnasage — wie wir sie nennen mögen — scheint überhaupt nur im vierten Mandala erhalten zu sein, wo sie aber in einer äusserst schwer- oder sogar unbegreflichen Form vorliegt.

Es sind ja die Hymnen IV, 18 und 26—27, die hier in Betracht kommen, die aber leider zu den aller schwerverständlichsten des ganzen Rigveda gehören. Wie man schonlängst hervorgehoben hat, stehen diese Hymnen unter den Indraliedern¹, die im vierten Mandala die Lieder 16—32 umfassen. Ehe wir nun zu einer direkten Betrachtung der fraglichen drei Hymnen schreiten, wird es vielleicht der Mühe wert sein, den gesamten Sagenstoff der von der Familie Vämadeva verfassten Indralieder kurz zu überblicken. Wie schon PISCHEL² deutlich hervorgehoben hat, enthalten nämlich diese Lieder eine Anzahl von Sagen, die uns sonst gar nicht oder nur in ganz unklaren Andeutungen enthalten sind. Da man nun m. W. bisher die gesamten hier vorkommenden Sagen nicht zusammengestellt hat, so mag hier zunächst eine Aufzählung derselben folgen. Es kommen dabei in Betracht die folgenden Lieder: IV, 16, 17, 19, 20, 21, 22, 23, 25, 28 und 30³:

- 1. Uśanas Kāvya 16, 2 (nur flüchtig genannt).4
- Indra und die Maruts 16, 6 (so nach Sayana; eher bezieht sich wohl dieser Vers auf die Angiras').
- 3. Indra und Vrtra 16, 7; 17, 1. 3. 7-8; 19, 1 ff.; 22, 5 ff.; 28, 1; daneben kommen hie und da ganz allgemeine Anspielungen

<sup>1</sup> PISCHEL VSt. I, 206; SIEG Sagenstoffe p. 86.

<sup>2</sup> VSt. I, 206 f.; vgl. auch II, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> IV, 18 und 26-27 sind natürlich hier nicht berücksichtigt worden.

Vielleicht steht seine Erwähnung mit der in diesem Liede mehrmals vorkommenden Sage des Kutsa in Verbindung, denn mit diesem ist ja Usanas auch sonst auf engste verbunden, vgl. besonders Geldner VSt. II, 168 ff.; Macdonell VM. p. 147.

- auf die Befreiung der Wasser vor, die hier nicht besonders aufgeführt zu werden brauchen.<sup>1</sup>
- 4. Indra und Saramā 16, 8.2
- 5. Kutsa 16, 9 (nach Sāyana's unzweiselhast richtiger Deutung); 16, 10³ (nach Sāyana von Kutsa, Indra und Śacī handelnd¹); 16, 11. 12 (Kutsa und Śusna (Kuyava), das Sonnenrad); 28, 2; 30, 4 (5) (das Sonnenrad); daneben in 17, 14 die Geschichte von Svaśva und Etaśa⁵ und in 30, 6 Etaśa; endlich in 30, 13 ganz allgemein über Śuṣṇa.
- 6. Pipru, Mrgaya, Rjisvan Vaidathina6 16, 13.
- Sambara 16, 13; 30, 14 (an dieser Stelle als kaulitara dāsa bezeichnet). 20 (nicht ausdrücklich genannt).
- Die Bhrgu's als Wagenmacher 16, 20 (unklar ist mir, ob hier auf eine wirkliche Geschichte angespielt wird, da sie nur in einem Gleichnisse vorliegt; doch kommt dasselbe wieder in X, 39, 14 vor<sup>7</sup>).
- Auf Indra's Geburt wird mehrmals ganz allgemein angespielt,
   17, 2; 19, 2 ff.; 22, 4 (vgl. X, 120, 7) u. a.; erwähnt werden

2 Vgl. oben p. 90 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hierher gehört auch, wie in 30, 7 Indra den Danu tötet, da unter D. offenbar hier Vrtra zu verstehen ist, vgl. MACDONELL VM. p. 158.

Nach Geldner VSt. II, 168 gehen Verse über Kutsa, wo auf einmal die Rede imperativisch wird, auf einen alten Itihäsa zurück und sind eigentlich dem Usanas gehörig; dahin würde dann auch dieser Vers gehören. Ich glaube an diese Erklärung nicht, wie ich anderswo darlegen werde.

<sup>4</sup> S. weiss hier folgendes zu berichten, was ich in keiner anderen Quelle wiederzufinden vermag: 'hier wird eine gewisse Geschichte erzählt, nämlich die folgende: es gab ein rsi, namens Ruru; dessen Sohn war ein rajarsi namens Kutsa. Wir er einmal seine Feinde bekämpfen wollte, sie aber im Kampfe nicht zu bezwingen vermochte, rief er den Indra an. Und Indra kam nach Kutsa's Haus und tötete dessen Feinde. Demnach entstand wegen der übergrossen Freude zwischen ihnen Freundschaft. Und nachdem sie Freunde geworden. nahm ihn Indra nach seinem Hause mit. Wie nun Sacī dahin kam, den Indra zu besuchen, sah sie diese beiden, die von gleicher Gestalt waren, und geriet in Zweifel, weil sie sie nicht zu unterscheiden vermochte: 'welcher von ihnen ist Indra? welcher Kutsa?' Dass Kutsa ein Sohn des Ruru wäre, findet sich m. W. sonst nirgends angegeben; die Geschichte erinnert übrigens ein bisschen an die bekannte von Damayantī, Nala und den Lokapāla's in MBh. III, 2191 ff. Die Geschichte ist kurz bei Kuhn Herabkunft1 p. 61 f. sowie bei GELDNER VSt. II, 171 f. gestreift - letzterer fasst sie ebensowie Ludwig anders auf als Sayana, was mich kaum überzeugt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Geldner VSt. II, 170; Der RV. im Auswahl II, 68.

<sup>6</sup> LUDWIG RV. III, 143. 149.

<sup>7</sup> Vgl. Macdonell VM. p. 140.

Indra's Vater 17, 4<sup>1</sup> und Mutter 17, 12<sup>2</sup>, beide ohne Namen, wie sie ja überhaupt so im Veda vorkommen.

- 10. Turvīti und Vayya 19, 6.
- II. Der putra agruvah, der ausgesetzte Jungfernsohn, der von Ameisen angefressen, von Indra aber gerettet wurde, 19, 9; 30, 16; ob dieser, wie GELDNER³ meint, mit dem in I, 112, 8; II, 13, 12; 15, 7 erwähnten Ausgesetzten identisch ist, scheint mir unklar zu sein. Dass er mit dem in I, 112, 15 erwähnten Vamra wohl mit dem X, 99, 12 auftretenden Vamraka zu vergleichen identisch sein sollte⁴, halte ich für unbewiesen und unbeweisbar.
- 12. Der Blinde und der Lahme<sup>5</sup> 19, 9; 30, 19, vgl. die bei GELDNER l. c. p. 69 angeführte Literatur, wo aber II, 15, 7 fehlt.
- 13. Der Panimythus kommt in verschiedenen Andeutungen vor, die oft sehr allgemein gehalten sind, vgl. ausser 16, 8 (oben unter 4 angeführt) 20, 8; 23, 9<sup>d6</sup>; 28, 5 u. s. w.
- 14. Uns nicht klar sind die Mythen in 21, 6-8, wo das Haus des Ausija (= Kaksīvant?)<sup>7</sup> eine Rolle spielt; die Verse lassen sich nicht vollständig deuten, weshalb wir den Zusammenhang nicht enträtseln können.<sup>8</sup>
- 15. Indra und Parusnī 22, 2, vgl. V, 52, 9° (und nach Sāyana auch II, 15, 5, da dort dhuni = Parusnī sein soll).
- 16. In 25, 8—10 kommt nach den Kommentatoren die sonst ganz unbekannte Geschichte vor, wie Vāmadeva den Indra verkauft<sup>10</sup>; in dieser Geschichte Klarheit zu gewinnen vermag ich hier nicht, werde aber vielleicht an anderer Stelle darauf zurückkommen.

Vgl. dazu Geldner Der RV. in Auswahl II, 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Bloomfield ZDMG. XLVIII, 569 f.; Oldenberg Rgveda I, 279 A. 1.

<sup>8</sup> Der RV. im Auswahl II, 69.

<sup>4</sup> So PISCHEL VSt. I, 238 f.; vgl. auch HILLEBRANDT VM. III, 277 f. 337.

<sup>5</sup> Über ukhacchid vgl. Windisch Festgr. Böhtlingk p. 115; GELDNER Der RV. im Auswahl II, 69 f.

<sup>6</sup> So wenigstens nach GELDNER l. c. p. 71.

<sup>7</sup> Vgl. Ludwig RV. III, 143.

<sup>8</sup> Vgl. OLDENBERG Rgveda I, 286.

PISCHEL VSt. II, 210 f.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Vgl. Sieg Sagenstoffe p. 90 ff.; Geldner Der RV. im Auswahl II, 72 f.; Oldenberg GA. 1909, p. 289; Rgveda I, 289; Kirste ZDMG. LXXIV, 271.

17. Dass in 28, 3 Indra und Agni tausende von dasyu's töten, bezieht sich wohl kaum auf irgendwelchen ganz bestimmten Vorgang.

Indra's Feindschaft mit Usas 30, 8-11, wie er ihren Wagen an der Vipāś zerschmettert, und wie sie sich vor ihm flüchtet, sonst nur in II, 15, 6b u. s. w. ganz kurz angedeutet.1

Der Ursprung dieser Sage scheint dunkel zu sein.

Sonst unbekannt soll die Sage von dem Flusse Vibalt in 30, 12 sein; es fragt sich aber, ob nicht mit II, 15, 6ª irgend ein Zusammenhang bestehen könnte.2

Varcin 30, 15.8 20.

Turvasa und Yadu 30, 17; der Vers lautet folgendermassen: 21.

> utá tyå turvásűyádű asnätárű sacipátih | índro vidváň aparayat //

und Sāyana erklärt: utāpi ca asnātārāsnātārau yayātisāpād anabhisiktau tyā tyau tau prasiddhau turvasāyadū...indro 'pārayat | abhisekārhūv akarot ||; dies stimmt, wenigstens was den Fluch des Yayāti betrifft, mit MBh. I, 3466 ff. überein, kann aber hier nicht richtig sein, da die Parallelstelle II, 15, 5, wo Sāyana eine andere Erklärung gibt, zur Genüge zeigt, dass es sich um einen Flussübergang handelt, was ja auch in apārayat zu liegen scheint.4

- Arna und Citraratha 30, 18, zwei Arier, jenseits der Sarayū wohnend, von Indra geschlagen; diese Geschichte wird nur hier erwähnt.
- Indra schläfert für Dabhīti 30,000 dāsa's ein 30, 21; in dieser Form kommt die Geschichte jedenfalls nur an dieser Stelle vor.5

Durch diese ganz kurze Übersicht ist also PISCHEL's6 Ansicht, dass sich in den Indraliedern des vierten Mandala viele sonst nicht vorkommenden Sagenstoffe finden, bestätigt und sogar er-

6 VSt. I, 206 f.; II, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Macdonell VM. p. 63; Pischel VSt. I, 209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Berührungen zwischen diesem und anderen Liedern des zweiten Buches und den hier behandelten sind ja sehr bedeutend.

<sup>3</sup> Vgl. MACDONELL & KEITH Vedic Index II, 246, wo IV, 30, 14 ausgehen soll.

<sup>4</sup> Vgl. GELDNER Der RV. in Auswahl II, 37.

<sup>5</sup> Vgl. die Parallelstelle II, 13, 9.

weitert worden; denn es sind nicht nur die bei PISCHEL erwähnten Sagen, die man nur hier ausfindig machen kann, sondern auch andere, wie z. B. die zwei letzten, unter 22—23 aufgezählten. Leider kann ich hier nicht weiter auf jene eingehen, da sie mit dem hier zu behandelnden Gegenstande nichts zu tun haben. Als zweites, und für uns wichtigeres Resultat stellt sich aber heraus, dass die Suparnasage in den hier durchforschten Liedern nirgends vorkommt, also ausschliesslich auf IV, 18 und 26—27 eingeschränkt ist. Ich gehe jetzt auf diese bisher bei Seite gelassenen Hymnen ein.

Da ich in Gegensatz zu SIEG¹ die Berührungen zwischen IV, 18 und IV, 26—27 für höchst unbedeutend betrachte — worauf ich unten zurückkommen werde — so folgt daraus auch, dass ich das erstgenannte Lied nicht vor den beiden anderen zu behandeln brauche. Ich gehe somit jetzt zuerst auf IV, 26—27 ein, Lieder, die bekanntermassen sehr oft behandelt worden sind.² Ich schicke hier keine kritische Besprechung der Ansichten meiner Vorgänger voraus; was ich ihnen schulde, und wo ich von ihnen abzuweichen mich für berechtigt ansehe, wird sich aus der folgenden Darstellung leicht ergeben.

Die einheimische Tradition<sup>8</sup> bezeichnet die Lieder IV, 26 und 27 als ein zusammenhängendes Lied bildend, das also aus 12 (7+5) Versen besteht, die sämtlich in Tristubh abgefasst sind mit Ausschluss von 27, 5, der eine Sakvarī ist. Einstimmig bezeichnet auch die Tradition die Verse 26, 4-27, 4 oder 5 als syenastutih 'Hymnus an den Adler'; was die Sprecher der verschiedenen Verse angeht, so meinte man, dass 27, 1-3 entweder - und dies am ehesten - von Vāmadeva, der sich selbst als Indra pries, oder aber von Indra gesprochen wurden. Ebenso verrät die bei Sayana zu 27, 1, zitierte Strophe: Śyenabhāvam samāsthāya garbhād yogena nihsrtah | rsir garbhe sayānah san brūte garbhe nu sann iti || wie auch sein eigener Kommentar zu 27, 2, dass man auch diese beiden Verse dem Vamadeva in den Mund legte. Als Gottheit der syenastutih tritt nach einer Ansicht, die schon in der spätvedischen Literatur ihre Unterlage hat, das param brahma, dass sich hier syenarupena manifestiert, hervor.

1 Sagenstoffe p. 76 ff.

\* Anukramanī, Sadguruśişya, Sāyana u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die gesamte Literatur findet man bei Johansson Solfägeln p. 23 A. 2 aufgezählt; hinzuzufügen wäre wohl dort Eggeling SBE. XXVI, p. XIX ff.

Soweit reichen demnach die Angaben der einheimischen Tradition über Inhalt und Rollenverteilung der beiden Lieder. Gegen diese haben sich die neueren Erklärer fast sämtliche erklärt, ohne aber irgendwelche Einigkeit in ihren Ansichten erreichen zu können: so teilt z. B. PISCHEL1, dem JOHANSSON u. a. folgen, 26, 1-3 unbedingt dem Indra zu, während er2 27, I a-c dem Indra, 27, I d dem Adler, 27, 2 a-b dem Soma zuteilt; das übrige von 27, 2 c an besteht offenbar aus Itihasastrophen. Kuhn Herabkunft p. 145 f. und SIEG Sagenstoffe p. 88 f. sehen in Indra den Sprecher von 27, 1-2, während wieder andere3 diese Verse dem Soma zuteilen. Im grossen und ganzen scheint man nur darüber einig zu sein, dass die einheimische Tradition hier absolut unzuverlässig ist -- was auch ein so energischer und oft glücklicher Verteidiger derselben wie PISCHEL annimmt - und übrigens hat man offenbar dem Liede IV, 27 sein Hauptinteresse zugewandt, was bei der alten Angabe über die Einheitlichkeit der beiden Hymnen weder richtig noch für die Interprätation fördernd gewesen ist.

Die indischen Kommentare sind durch einen Zwischenraum von wer weiss wie vielen Jahrtausenden von jenen Liederverfassern getrennt, über deren Dichtungen sie Bescheid zu wissen meinen.4 Dass sie ihnen dennoch bedeutend näher stehen als wir, ist eine Bemerkung, die eigentlich zu klar ist, um gemacht werden zu dürfen oder zu brauchen, die aber trotzdem kaum oft genug wiederholt werden zu können scheint. Nicht so, dass sie deswegen überall unbeschränkte Glaubwürdigkeit verdienen oder beanspruchen dürfen; ich glaube aber in besonders zweifelhaften und dunklen Fällen - wie in dem hier vorliegenden - darf man die einheimische Tradition nicht eher bei Seite schieben, als bis entweder ihre Ungereimtheit durch Vorbringen wiedersprechender Zeugnisse der älteren Literatur oder durch die absolute Unmöglichkeit, sie irgendwelcher Interprätation zu Grunde legen zu können, ganz klar und offensichtig zu Tage tritt. Ich habe in diesem Falle aufs genaueste die Möglichkeiten zu prüfen gesucht und glaube gefunden zu haben, dass sich die Tradition ganz gut aufrecht halten lässt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> VSt. I, 206.

<sup>2</sup> ibd. p. 215.

WEBER SBPrAW. 1894, p. 777; HILLEBRANDT VM. I, 282.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dass ich mich am ehesten der von Jacobi versuchten Datierung des Veda anschliesse, und die von Oldenberg, Macdonell u. a. vertretene Ansicht für absolut unglaublich halte, brauche ich hier nicht besonders hervorzuheben.

ja, dass sie sogar der Interprätation den einzigen Schlüssel bietet, wie ich im folgenden klarzulegen versuchen werde.

Nun verhält es sich ja so, worüber sich aber die neueren Erklärer nicht näher geäussert haben1, dass wir über die Personenverteilung jener Hymnen einige Angaben haben, die der Zeit der rsi's unendlich viel näher stehen als die der Kommentare. In Brh. Ar. Up. I, 4, 22 (= SBr. XIV, 4, 2, 22) heisst es nämlich: tad dhaitat pasyann rsir vāmadevah pratipede | aham manur abhavam sūryaś ceti u. s. w., was ja also besagt, dass man zur Zeit der Abfassung jenes Textes diesen Vers dem Vamadeva in den Mund legte. Und ebenso besagt das Ait. Ar. II, 5, 1, 13 ff.2 - ein noch älterer Text - dass der rsi Vamadeva im Mutterleibe befindlich den Vers IV, 27, I gesprochen haben soll (tad uktam rsinā || 13 || garbhe nu sann anv esām avedam aham devānām janimāni visvā | satam mā pura āyasīr araksann adha syeno javasā nir adīyam || 14 || garbha evaitac chayāno vāmadeva evam uvāca etc. // 15 //). Man mag nun einwenden, dass dies nur bedeutet, dass die Verse im vierten Mandala stehen, als dessen rsi Vāmadeva bekannt war, und dass übrigens für die Interprätation die panteistischen Auslegungen der Upanisaden ganz und gar belanglos sind. Letzteres gebe ich gern zu, ersteres aber nicht. Denn der samvāda-Charakter jener Lieder muss doch auch den Urhebern der älteren Upanisadliteratur geläufig gewesen sein, wenngleich sie natürlich keine Ursache hatten, sich näher darüber zu äussern, und wenn sie somit angeben, dass gerade Vamadeva diese oder jene Verse in diesen Hymnen gesprochen hat, kann das doch lange nicht belanglos sein. Ganz anders wäre das Verhältnis, wenn es sich um gewöhnliche Hymnen, die keine samvāda's sind, gehandelt hätte. Dazu kommt nun auch folgender Beweisgrund, den ich nicht unterschätzen möchte: wenn die späteren Exegeten für 26, 1-3 den Vamadeva oder Indra als Sprecher angeben, so beweist das offenbar, dass hier eine alte, ziemlich unverständliche Tradition vorliegt. Denn jene Verse sind doch derart, dass sie jedermann - wenn nicht absolut zwingende Gründe dagegen sprechen würden - ohne auch einen Augenblick zu zögern, dem Indra zuteilen möchte.3 Wenn man sie trotzdem hauptsächlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Ausnahme von Sieg Sagenstoffe p. 86 f., der aber die Zeugnisse nicht weiter benutzt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Colebrooke Misc. Essays I, 51; Kuhn Herabkunft p. 143.

<sup>\*</sup> Das beweist ja die Einstimmigkeit der modernen Erklärer in Bezug auf jene Verse. Doch scheint man dabei die Bedeutung von ny raje in 26, 1 nicht genug beachtet zu haben.

dem Vämadeva zuschrieb — das 'oder Indra' mag wohl späterer Herkunft sein — so muss das doch beweisen, dass man es hier mit einer ganz zähen, aus guter alter Zeit stammenden Tradition zu tun hatte, die man trotz der offensichtigen Ungereimtheiten, zu denen sie doch leiten musste, nicht gern zu verlassen sich entschliessen konnte.

Leider haben uns nun die Exegeten zu diesen Liedern keinen alten Itihāsa überliefert, was ja die Erklärung bedeutend schwieriger macht. Offenbar ist jedoch, dass die Hauptpartie der beiden Hymnen sich fast ausschliesslich mit dem von dem Adler ausgeführten Somaraub beschäftigen1 - dass sie sich also jedenfalls in denselben Bahnen bewegt wie die Haupthandlung des Suparnādhyāya. M. E. findet man sogar in dem Kommentare des Sayana einige Spuren davon, dass man ursprünglich hier dieselbe Sage zu Grunde gelegt hat - Spuren, die auf gute alte Tradition bei der Exegese hinweisen. So erklärt Sayana zu 26, 5 vévijanah durch somapālakān bhīsayan 'die Somawächter erschreckend'2, was jedenfalls zeigt, dass man sich der Existenz mehrerer Wächter des Soma bewusst war; diese werden ja im Sup. 23, I ff. genau aufgezählt. Ferner heisst es zu 27, 3 von dem Somawächter Krśānu: mánasā bhuranyán, was gewöhnlich etwa 'zornigen Geistes' (SIEG) gedeutet wird; Sayana hat hier wiederum das richtige, indem er manasā manovegena bhuranyan gantum icchan glossiert. Krśānu wünscht zu laufen, kann es aber nicht, denn er ist wahrscheinlich fusslos ebenso wie Bhauvana, der Hauptwächter des Soma im Suparnādhyāya, der ibd. 22, 1; 23, 1 apād 'fusslos' genannt wird.3 Wir dürfen wohl also voraussetzen, dass die Situation, die diesen Liedern zu Grunde liegt, eigentlich mit der im letzten Teile des Suparnādhyāya geschilderten ziemlich nahe übereingestimmt hat.

Ich lasse nun zunächst eine Übersetzung der beiden Lieder mit den Anmerkungen, die für das Verständnis derselben notwendig sind, folgen, worauf ich die von mir als hier vorliegend vorausgesetzte Form der Sage zu erläutern versuchen werde.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. HILLEBRANDT GGA. 1903, p. 242 f.; OLDENBERG Rgveda I, 290 f.; eine andere, aber entschieden verkehrte Auffassung vertritt Sieg Sagenstoffe p. 76 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Er scheint also die Form als Intensivum des Kausativs aufzufassen.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. dazu Johansson Solfägeln p. 55 A. 4, der sich die Somawächter als Schlangendämonen denkt, worüber weiter unten. Auch in SBr. I, 7, 1, 1 ist — wie ich mich nachträglich erinnere — der Somawächter fusslos (apād). Über Krśänu vgl. auch Kuhn Herabkunft¹ p. 171 ff.; HILLEBRANDT VM. I, 448 ff.; II, 207.

#### IV. 26.1

- I. (Der Adler(1)): 'Ich(2) war (früher) Manu und Sūrya(3), ich bin der begeisterte Sänger Kakṣīvant(4), in meine Gewalt bringe ich den Kutsa, Sohn der Ārjunī(5), ich bin Kavi Uśanas(6), erblicket mich!
- 2. Ich gab die Erde dem Arier, ich spendete Regen dem Verehrung bringenden Menschen; ich führte hervor die kreischenden Wasserfluten, meinem Willen folgten die Götter.
- 3. Ich zerstäubte im Rausche die neun und neunzig Burgen des Śambara; die hundertste (machte ich) bewohnbar(7) für Divodāsa Atithigva, als ich ihm im Kampfe(8) half.'
- 4. (Indra): 'Vor den Vögeln, o Maruts, soll dieser Vogel stehen, vor den Adlern der Adler, der schnellfliegende, weil er, der Suparna, aus eigenem freien Willen(9) dem Menschen die von den Göttern geliebte Opferspeise brachte.
- 5. Als (sie) der Vogel von hier führte, (die Somawächter) verscheuchend(10), da schoss er hervor gedankenschnell auf dem breiten Wege; eilig flog er hin mit dem süssen Soma, und dabei gewann der Adler seinen Ruhm.
- 6.(11) Der schnellfliegende Adler den Stengel tragend, der Vogel den lieblichen Rauschtrank von fern her den Soma trug er, ihn fest packend, von den Göttern begleitet(12), ihn von diesem höchsten Himmel mitbringend.
- 7. Ihn mit sich bringend trug der Adler den Soma, tausend Spenden und unzählige zugleich; dann verliess der Freigebige(13) die feindlichen Mächte(14), der Weise die Toren im Rausche des Soma.'

## IV, 27.

- r. (Der Adler(15)): 'Schon im Mutterleibe befindlich wurde ich der Reihe nach mit allen Geschlechtern der Götter bekannt; hundert eherne Burgen hielten mich fest, ich, der Adler, flog (aber) mit Schnelle(16) von dannen.
- 2. Nicht überwältigte(17) er mich wider meinen Willen, an Rüstigkeit und Manneskraft war ich ihm überlegen'; (Itihāsavers oder Indra): 'Da(18) entging der Freigebige den feindlichen Mächten, in voller Grösse(19) durchdrang er die Winde.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Anmerkungen zu der folgenden Übersetzung werden unten folgen.

- 3. Als damals der Adler vom Himmel herabschrie(20), als die Winde(21) den Freigebigen entführten, als Krśānu(22), der Bogenschütze, heftig zu laufen verlangend, auf ihn schoss und die Bogensehne losschnellte,
- 4. da trug ihn der schnellfliegende Adler von dem hohen Gewölbe des Indrahimmels(23) herab wie (die Asvinen) den Bhujyu da fiel herunter eine fliegende Feder des Vogels, der auf seinem Wege dahineilte.'
- 5. (24)(Itihāsavers): Da setzte Indra den weissen Becher, den schwellenden, glänzenden Somasaft, den mit Milch versehenen, den die Adhvaryus ihm reichten, die Perle des Meths, an, um sich einen Rausch anzutrinken, der Held setzte ihn an, um sich einen Rausch anzutrinken.<sup>1</sup>

### Anmerkungen.

I) M. E. hat man als Sprecher von 26, 1-3 und 27, I und 2 a-b den Adler (éyena) anzusetzen; nach dem was eben über Vamadeva als Sprecher gesagt worden ist, muss diese Annahme etwas näher begründet werden. Nach JOHANSSON<sup>2</sup> ist Vämadeva eigentlich mit dem Adler identisch, der den Soma raubt, was ich freilich nicht glaube, später aber etwas ausführlicher behandeln werde. Da nun aber die Tradition den Vamadeva als Sprecher jener Verse kenntlich macht, die man doch am ehesten dem Indra zuschreiben möchte, so beweist dies eben, dass nicht Indra, sondern irgend eine andere Person alter Überlieferung gemäss jene Verse 'geschaut' hat. Da aber die den Liedern zu Grunde liegende Sage schon sehr früh verschollen gewesen zu sein scheint, so nahm man einfach an, dass Vamadeva, der rsi des vierten Mandala, die Verse gesprochen hatte, die nicht dem Indra gehörten. Somit ist IV,26-27 als ein samvāda zwischen Indra und Vāmadeva aufgefasst worden. Da nun aber m. E. diese beiden Lieder - was sich aus der folgenden Darstellung ergeben wird - wesentlich dieselbe Situation voraussetzen, die dem späteren Teile des Suparnādhyāya (von 20 an) zu Grunde liegt, so folgt daraus unmittelbar, dass kein anderer als der Adler als Sprecher eingeführt werden kann; das besagt übrigens ganz deutlich IV, 27, 1 d,

Die Übersetzung dieses letzten Versen habe ich von Pischel VSt. I, 215 übernommen.

<sup>2</sup> Solfågeln p. 31 ff.

wo es sich nicht um Vāmadeva als Adler sondern um den Adler in propria persona handelt. Die Situation ist also ganz kurz die folgende: der Adler hat den Soma geraubt, und zwar wie im Suparnādhyāya wider Indras willen, aus Indras Himmel (IV, 27, 4), hat ihn aber wohl auch dem Indra zurückgebracht. Dadurch ist aber dem Indra eigentlich eine furchtbare Demütigung zugefügt worden, denn der Adler hat sich ihm deutlich als überlegen gezeigt, wie dies auch im Suparnädhyäya hervorgehoben wird, obwohl dort der Schluss wahrscheinlich in indrafreundlicher Richtung umgedichtet worden ist. Nach dieser Demütigung aber hält nun der Adler in stolzem Selbstbewusstsein dem Indra und den Maruts (IV, 26, 4) vor, dass er eigentlich der wahre Beherrscher des Universums sei, dass er der eigentliche Urheber der Taten, die allgemein dem Indra zugeschrieben werden, sei, dass ihm allein Ruhm und Ehre zukomme. Nochmals schärft er dann in 27, 1-2 a-b kurz seine Überlegenheit ein. Und Indra preist ihn dann durch die syenastuti (26, 4-7; 27, 2 c-d-4), wo er den Somaraub kurz und bündig darstellt, wo er hervorhebt, wie der Adler sigreich alle Gegner überwunden hat. Nur von diesem Gesichtspunkt aus wird es, glaube ich, möglich sein, die Rätsel dieser Lieder wenigstens z. T. zu bewältigen.

- 2) Aus dem eben Gesagten geht hervor, dass in den folgenden Versen die Formen des Pronomens der I. Person besonders scharf betont werden müssen.
- 3) Manu ist nach Sāyana's richtiger Erklärung hier = Prajāpati, d. h. der Adler stellt sich als der Allschöpfer hin. Zugleich
  nennt er sich auch Sūrya, was Sāyana durch Savitar glossiert.
  Nun mag man freilich sagen, dass Sūrya, der Sonnengott und die
  Sonne, im Rigveda öfters¹ als ein Vogel dargestellt wird, und
  dass die Identifikation Sonne = Vogel eine so uralte und fast überall eingebürgerte ist², dass man sich nicht darüber zu wundern
  braucht, wenn sich der Adler hier mit der Sonne gleichstellt.
  Wahrscheinlich liegt hier aber eine andere Vorstellung, die von
  der Sonne als Weltschöpfer, vor. Es ist bezeichnend, dass gerade
  in diesem Mandala, in IV, 53, 2 die einzige Stelle des Rigveda
  sich findet, wo Savitar direkt prajāpati benannt wird³; anderswo
  (X, 170, 4) wird Sūrya als višvakarman bezeichnet, was mit prajā-

1 Vgl. I, 191, 9; V, 45, 9; 47, 3; VII, 63, 5; X, 177, 1-2 u. s. w.

3 Vgl. MACDONELL VM. p. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. z. B. Johansson Solfägeln p. 69 ff.; L. v. Schroeder Arische Religion II, 77 u. s. w.

pati eigentlich gleichwertig ist. Es ist hier nicht der Platz, die Idee von der Identität der Sonne und des Weltschöpfers weiter zu verfolgen, nur verweise ich als eine sehr bezeichnende Illustration zu dem hier Gesagten auf Brh. Dev. I, 61 ff., wo die Identifikation Sūrya = Prajāpati ganz nachdrücklich eingeschärft wird. Dass hier eine der frühesten Belegstellen dieses Gedankens sich vorfindet, ist m. E. nicht zu bezweifeln.

- 4) Warum sich der Adler als Kakswant bezeichnet, ist nicht zu verstehen. Die Vermutung bei OLDENBERG1 scheint mir gar nichts zu erklären, und die übrigen mir bekannten Stellen der Literatur, die über Kakşīvant handeln2, scheinen mir auf dieses Rätsel gar kein Licht zu werfen. Die eigentliche Schwierigkeit liegt darin, dass Kakşīvant eigentlich im Rigveda viel zu persönlich auftritt, während er erst bedeutend später als ein Seher der grauen Vorzeit aufgefasst worden ist. Daraus wäre dann zunächst zu schliessen, dass diese Stelle eine verhältnismässig junge sei, da Kaksīvant hier teils mit dem Weltschöpfer, teils mit ganz und gar mythischen Personen, Kutsa und Kavi Uśanas, zusammen auftritt. Dazu kommt nun, dass das Material über Kaksīvant viel zu spärlich zu sein scheint, um ihn wirklich beurteilen zu können, falls nicht im Rigveda verschiedene Personen desselben Namens vorkommen, von denen einer der rsi (oder rajarsi3) Kaksīvant, Sohn des Dīrghatamas und der Uśij, der andere aber eine völlig mythische Figur ist.
- 5) Die, soviel ich sehe, einzig mögliche Übersetzung von ny mije ist die hier oben gegebene, durch welche also entweder ein feindliches Verhältnis zwischen dem Adler und Kutsa oder sogar zwischen Indra und Kutsa indem sich der Adler ja mit Indra gleichsetzt angedeutet wird. Dass tatsächlich an mehreren Stellen eine Andeutung davon vorhanden ist, dass Kutsa sonst immer der Schützling des Indra von diesem Gotte besiegt worden ist, ist wohlbekannt<sup>4</sup>, und man hat ja sogar daran gedacht, es hätten eigentlich zwei verschiedene Personen dieses Namens existiert.<sup>5</sup> Jedenfalls scheinen in der Brähmanaliteratur

Rgveda I, 290.

Weber SBPrAW. 1891, p. 788 ff.; Oldenberg ZDMG. XLII, 221. 226 A. 1; Ludwig Rigveda III, 102; Hillebrandt VM. II, 165 A. 4; Geldner Der RV. im Auswahl II, 23 f.; Macdonell & Keith Vedic Index I, 131 f.

<sup>3</sup> So eher nach WEBER l. c. p. 791.

Vgl. MACDONELL & KEITH Vedic Index I, 161 f.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> HILLEBRANDT VM. III, 284 f.

die Beziehungen zwischen Kutsa und Indra überhaupt feindlicher Natur zu sein, was vielleicht nicht in einer Missdeutung von RV. X, 38, 5 seinen Grund hat.1 Dem sei nun, wie ihm wolle; möglich wäre ja, dass wirklich zwei verschiedene Kutsa's existierten, beweisen lässt sich das aber m. E. kaum - Kutsa wird hier ārjuneya genannt, was man bisher allgemein als 'Nachkomme des Arjuna' gedeutet hat2; dabei sind aber die Angaben des Sayana nicht genügend beachtet worden. Das Wort kommt als Beiwort des Kutsa in RV. I, 112, 23; IV, 26, 1; VII, 19, 2 und VIII, 1, II vor; an der ersten Stelle lautet nun freilich die Erklärung folgendermassen: ārjuneyam | arjuna itīndrasya nāma | tathā ca vājasaneyakam | etad vā indrasya guhyam nāma yad arjuna iti8 |, an den anderen Stellen aber übereinstimmend derart: arjuneyam ārjunyāh putram. Ob Kutsa wirklich als Sohn des Indra galt ist mir nicht klar4; es scheint aber, dass Sayana, der an erster Stelle seine Erklärung sich so zurechtlegte, wie er es am besten vermochte, nachher bessere Angaben bekommen hat. Denn es ist nicht einzusehen, warum er seine frühere, doch ziemlich leichtverständliche Erklärung in eine andere, die schier unbegreiflich ist, ohne weiteres hätte verändern sollen. Somit ist, glaube ich, 'Sohn' oder 'Nachkomme der Arjuni' hier die einzig richtige Übersetzung. Wer aber unter Arjunt zu verstehen ist, weiss ich nicht zu sagen, wenn man nicht möglicherweise nach Nigh. 1,8 Ārjunī = Usas auffassen darf. Es fehlen mir aber Angaben über den hier vorauszusetzenden Zusammenhang zwischen Kutsa und Usas, obwohl Kutsa, der in dem Kampf um das Sonnenrad so nahe beteiligt ist, wohl unzweifelhaft mit den Lichtgöttern in näherer Verbindung stehen muss.<sup>5</sup> Leider komme ich also hier nicht weiter.

6) Endlich bezeichnet sich der Adler als Kavi Uśanas, der ja eine aus der grauesten Vorzeit hervorragende Gestalt der vedischen Mythenwelt ist. Da ja dieser mit Kutsa intim verbunden ist<sup>6</sup>, braucht man sich nicht besonders darüber zu verwundern,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Geldner VSt. I, 154; Oertel JAOS. XVIII, 31 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. z. B. Johansson Solfägeln p. 24 A. 1; Macdonell & Keith Vedic Index I, 161 u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das Zitat bezieht sich auf SBr. II, 1, 2, 11; V, 4, 3, 7, ist aber nicht wortgetreu; vgl. auch VS. X, 21.

<sup>4</sup> Vgl. auch GELDNER VSt. II, 171.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Bergaigne Rél. véd. II, 333 ff.; Oldenberg Rel. d. Veda p. 158 ff.; Macdonell VM. p. 146 f.

Ogl. GELDNER VSt. II, 163 ff.; und BERGAIGNE Rél. véd. II, 339 f., der indessen mit seiner Identifikation Kutsa = Usanas viel zu weit geht.

dass er hier in unmittelbarem Zusammenhang mit diesem genannt wird. Zudem braucht man nur auf seine allbekannte und vielgepriesene Weisheit hinzuweisen sowie darauf, dass er dem Indra beim Fertigstellen des vajra zur Hilfe kommt (RV. I, 121, 12; V, 34, 2), um zu verstehen, warum sich der Adler hier in seinem Stolz mit ihm gleichstellt.

Schliesslich liesse sich ja auch die Frage stellen, was denn eigentlich damit gemeint ist, dass sich der somaraubende Adler hier mit allerlei Gestalten des Mythus und der Sage identifiziert; ob man darin wirklich eine derartige panteistische Anschauung erblicken darf, wie es die spätvedischen Texte1 glaublich machen wollen, ob man - um mit ihnen zu reden - in dem Adler eigentlich das param brahma, das sich hier 'syenarupena stauti', sehen dars? Ich glaube, diese Frage dars man ziemlich getrost mit nein beantworten, denn es finden sich doch keine Spuren davon vor, dass die Atman-Brahmanlehre schon zu dieser Zeit irgendwie entwickelt gewesen wäre. Vielmehr verhält es sich so - worauf ich unten weiter zurückkomme - dass der somaraubende Adler eigentlich Visnu ist2, und dass hier möglicherweise die ersten Anfänge der avatara-Anschauung, die mit dem Wesen dieses Gottes unauflöslich verbunden ist, vorliegen. Dass die avatāra-Vorstellungen in die altvedische Zeit hinaufreichen, haben Jo-HANSSON u. a. unzweideutig festgestellt, und ich habe demnach - wie ich glaube mit Recht - aufzuzeigen gesucht, dass jene Vorstellungen schon in indoiranischer Zeit geläufig waren.3 Daneben kommt natürlich besonders die oben erwähnte Erklärung in Betracht, nach welcher der Adler = Visnu hier seine Überlegenheit über Indra stolz bekundet. Das tritt besonders in den beiden folgenden Versen hervor, wo er sich die speziellen Taten des Indra zuschreibt, die hier keiner näheren Erläuterung bedürftig sind.

- Die Übersetzung nach S.: śatatamam śatasamkhyāpūranam puram veśyam Divodāsanāmne pravešārham akaravam, was richtig sein wird.
  - 8) sarvátātā ist zweifelhaft; S. erklärt es hier mit yajne, was

<sup>1</sup> D. h. Brh. Ar. Up. I, 4, 22 und Ait. Ar. II, 5, 1, 13 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JOHANSSON Solfägeln p. 28 ff. Auf die Kritik, die Hüsing Mithra I, 92 gegen ihn und mich gerichtet hat, und die wohl kaum ernsthaft zu nehmen ist, gehe ich nicht ein.

<sup>\*</sup> Kl. Beitr. z. indoiran. Myth. p. 25 ff. (vgl. WINTERNITZ WZKM. XXVII, 232 f.).

nicht angeht. Richtiger wird wohl seine Erklärung zu VII, 18, 19 yuddhe, die ich auch für diese Stelle aufgenommen habe, sein. Mit der von GELDNER¹ befürworteten Übersetzung 'vollständig, total' scheint man mir weder hier noch in VII, 18, 19 auszukommen.

- Der Ausdruck acakráyā svadháyā kommt auch in X, 27, 19: ápasyam grāmam váhamānam ārād acakráyā svadháyā vártamānam / vor, also an einer Stelle, die leider in äusserst geringem Grade zur Aufklärung gebraucht werden kann. Sayana fasst an beiden Stellen svadhā = ratha auf, was natürlich nur schlechter Notbehelf sein kann. Nigh. 1, 12; 2, 7 gibt nur udaka und anna, zudem 3, 30 für svadhe dyāvāprthivī als Bedeutungen an; die beste Zusammenstellung der verschiedenen Bedeutungen des Wortes glaube ich bei GELDNER Der RV. im Auswahl II, 207 f. gefunden zu haben2, wo auch unsere Stelle berücksichtigt worden ist, indem dort 'innere, treibende Kraft, eigener Impuls, natürlicher Trieb, eigene Eingebung' u. s. w. als adäquateste Entsprechungen angegeben werden.3 Zu bemerken ist auch, dass svadhā nicht selten mit Verba der Bewegung (car-, i-) gebraucht wird, was sich offenbar mit der in acakrayā svadhayā bekundeten Vorstellung berührt. Alles zusammengenommen glaube ich am ehesten, dass die hier gegebene Übersetzung 'aus eigenem freiem Willen' sich am besten mit dem Sinn unserer Stelle verträgt; ob sie auch dem Verse X, 27, 19 gerecht wird, kann ich deswegen nicht entscheiden, weil die der dort gegebenen Rätselfrage zu Grunde liegende Situation völlig unklar ist.
  - 10) vevijānah somapālakān bhīsayan S. (vgl. oben).
- 11) Die Umdichtung von V.6b—d und V.7a bei ARNOLD<sup>4</sup> betrachte ich als verfehlt; es ist besser, die metrischen Ungereimtheiten stehen zu lassen als sich auf derartige Wagnisse einzulassen.
- 12) devāvān devaih sahitah S.; es könnte 'mit dem Gotte (= dem Soma) zusammen' bedeuten<sup>5</sup>, vielmehr bedeutet es wohl aber 'von den Göttern begleitet', vgl. möglicherweise saha devatābhih Sup. 14, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der RV. im Auswahl I, 192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daran bin ich nicht durch die abweichenden Ausführungen bei Coliner Mélanges S. Lévi p. 159 ff. irre gemacht worden.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Zu svadhā vgl. auch Roth ZDMG. XLVI, 760 und Ludwig KZ. XXVIII, 240 ff.

<sup>4</sup> Vedic Metre p. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl, PISCHEL VSt. I, 209.

<sup>10 - 20213.</sup> J. Charpentier.

- 13) Die Schwierigkeiten des Wortes puramdhi sind leider nicht genügend aufgeklärt, trotz der Menge von Behandlungen, die dem Worte zu Teil geworden sind.1 Ich kann leider trotz einer erneuten Durchprüfung der Belegstellen nichts Neues zur Klarlegung der Frage beisteuern. Nach längerem Bedenken habe ich es jedoch für das beste gefunden, mich der Meinung PISCHEL's anzuschliessen, die auch von SIEG angenommen wird, obwohl PISCHEL das Wort als Attribut des Indra auffasst, ich meinerseits wiederum in Anschluss an OLDENBERG u. a. den Adler als puramdhi auffasse. Die von OLDENBERG gebrauchte Übersetzung 'segensreich' scheint mir ebensowenig mit allen Stellen, wo das Wort vorkommt, ins Reine zu kommen wie HILLEBRANDT's 'active, zealous', das wohl noch schlechter passt. Ich glaube demnach, dass 'freigebig' sich wirklich der ursprünglichen Bedeutung des Wortes, die etwa 'prægnans' gewesen zu sein scheint, am meisten nähert; dass Indra hier den Adler als 'freigebig' bezeichnet ist ja nicht besonders merkwürdig. Tritt er doch hier als Somaspender auf, und zudem ist ja gerade die Freigebigkeit jene Eigenschaft, die die brahmanischen Sänger am meisten zu preisen wissen.
- 14) Für árāti ist wohl 'Nachstellung' hier trotz PISCHEL<sup>2</sup> eine zu schwache Übersetzung; unter den árātayaḥ sind hier offenbar die den Soma bewachenden Unholde zu verstehen, die der Adler nach dem Suparnādhyāya in verschiedener Weise zu entfernen weiss. Zum Wörtlichen vergleicht PISCHEL nicht unpassend Sup. 25, 2, das auf eine derartige Situation hinweist.
- 15) Mit IV, 27, 1—2 a—b folgt eine neue kurze atmastuti des Adlers, die aber ihrer gedrängten Ausdrucksweise wegen ziemlich schwierig zu verstehen ist und auch meistens missgedeutet worden ist. Sayana, der seine Erklärung damit einleitet, eine offenbar auf Ait. Är. II, 5, 1, 13 ff. fussende Strophe:

syenabhāvam samāsthāya garbhād yogena nihsrtah | rsir garbhe sayānah san brūte garbhe nu sann iti ||

zu zitieren, fasst den Vers insoweit offenbar unrichtig auf, als er die 'hundert ehernen Burgen' als körperliche Hüllen auffasst, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. PISCHEL VSt. I, 202 ff.; HILLEBRANDT WZKM. III, 188 ff. 259 ff.; COLINET Babylonian and Oriental Records II, 245 ff.; BLOOMFIELD JAOS. XVI, 19 f; OLDENBERG Rel. d. Veda p. 180 A. 2; HENRY MSL. IX, 104; SIEG Sagenstoffe p. 87.

<sup>2</sup> VSt. I, 209 f.

den atman umgeben und ihm beim Erlangen des höchsten Erkennens im Wege sind - eine Meinung, die hier nicht ernsthaft widerlegt zu werden braucht. Der Zusammenhang muss vielmehr · der folgende sein: der Adler spricht: 'schon im Mutterleibe (= im Ei1) befindlich wurde ich mit allen Göttergeschlechtern bekannt', d. h. schon als Embryo war ich allwissend; erinnern wir uns dabei, dass Garuda, der Somavogel der späteren Sage, der Tradition gemäss 1000 Jahre im Ei lag und als vollentwickeltes, sehr weises Wesen hervorkam. Dann setzt er fort: 'hundert eherne Burgen hielten mich fest, ich, der Adler, flog (aber) mit Schnelle von dannen'; dies bezieht sich natürlich nicht auf die Geburt der sprunghaften Darstellungsweise wegen geht der Sprecher jetzt auf den Somaraub ein, wobei er alle Hindernisse, die ihm dort begegneten als 'hundert eherne Burgen' schildert und zudem erzählt, wie er, der Adler, sich dadurch nicht hat zurückhalten lassen. Dann setzt er die Erzählung in V. 2 a-b fort, indem es heisst: 'nicht überwältigte2 er mich wider meinen Willen, an Rüstigkeit und Manneskraft war ich ihm überlegen'; die Hauptfrage ist natürlich, wer hier unter 'er' und 'ihm' zu verstehen sei. Bei meiner Auffassung des Liedes wird, glaube ich, die Antwort auf jene Frage sich unschwer ergeben: es ist entweder Indra, der sich dem Suparnādhyāya gemäss dem Somaräuber entgegenstellt, vor ihm aber weichen muss, oder möglicherweise der Somawächter par préférence, der hier (V. 3) Krśanu heisst. Die erste Möglichkeit scheint mir aber in diesem Zusammenhang entschieden die bessere zu sein.

- 16) Auf die Diskussion über javásā³ statt zu erwartendem jávasā gehe ich nicht ein; mir scheint es klar, dass OLDENBERG⁴ mit seiner Äusserung: 'gemeint ist unzweifelhaft Nomen actionis 'Schnelligkeit' Recht behalten wird.
- 17) Zu beachten ist, dass Sāyana ápa jabhāra mit apajahāra glossiert, was die hier gebrauchte Übersetzung rechtfertigt; ohne also mit PISCHEL<sup>5</sup> die überlieferte Lesart in apajoṣám ändern zu wollen, glaube ich aber, dass er insoweit Recht hat, als ápa so-

¹ PISCHEL'S Einwendung (VSt. I, 207), dass man von dem Adler nicht sagen könnte: gárbhe nú sán trifft nicht zu, da garbha nicht nur vom menschlichen Mutterleib und der Leibesfrucht gebraucht wird; auch von Vögeln kommt das Wort mehrmals vor.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. unten Anm. 17.

PISCHEL VSt. I, 207.

<sup>4</sup> Rgveda I, 292.

<sup>5</sup> VSt. I, 298. 215.

wohl zu jóṣam wie auch zu jabhāra zu stellen ist. So was darf wohl nicht als ungereimt betrachtet werden.

- 18) Über îrmâ wohl richtig PISCHEL l. c. p. 213 ff.¹
- 19) śūśuvāno vardhamānah paripurnah S.
- 20) avūsvanīd avānmukham sabdam akarot S.
- 21) Höchst sonderbar und wahrscheinlich irgendwie entstellt sind die Worte vi yad yadi vata ühih puramdhim, worüber vor allem Oldenberg Rgveda I, 292 zu vergleichen ist. Sayana versagt hier völlig; auch die Übersetzung bei Pischel hilft nicht aus. Ich kann wirklich nicht umhin zu glauben, dass hier vorläufig vi yad yadi vatā ü. p. zu lesen ist² trotz des metrischen Bedenkens, das Oldenberg anführt, das aber wohl kaum absolut hindernd zu sein braucht. Der Gedanke, dass die Stürme den herabsausenden Adler packen, ist ansprechend und passt sehr gut in der trotz aller abrupten Kürze sehr lebhaften Schilderung unserer Lieder. Bestehen bleibt aber immerhin die sonderbare Verbindung yad yadi, für die ich keine Erklärung zu geben weiss; es mag wie Oldenberg annimmt einfach Kumulierung vorliegen, möglich ist aber auch, dass wir es hier mit einer sehr alten Textverderbnis zu tun haben.
- 22) Kṛśānu, der Somawächter, ist nach TĀr. I, 9, 3 ein Gandharve; ich habe schon oben³ hervorgehoben, dass ich im Anschluss an JOHANSSON die Somawächter am ehesten als Schlangendämonen auffasse, und dass ich eine Bestätigung meiner Auffassung in der Erklärung des Sāyaṇa zu dieser Stelle sehen möchte. Der Name Kṛśānu ist natürlich mit dem Kərəsāni des Avesta (Y. 9, 24) nahezu identisch, bei dem stark verballhornten Charakter der avestischen Überlieferung lassen sich aber nähere Vergleiche hier nicht ziehen.
- 23) Es ist mir klar, dass das vielumstrittene indrāvato<sup>4</sup> nur von PISCHEL richtig aufgefasst worden ist; dass seine Deutung 'kompliziert und modern gefärbt' (OLDENBERG) sei, kann ich schlecht verstehen, sie scheint mir im Gegenteil viel einfacher zu sein als die meisten der übrigen Änderungs- und Interprätations-

¹ Sonderbarerweise wird aber hier nicht irmänta-, Beiw des Pferdes in RV. I, 163, 10, mitbehandelt; vgl. dazu Nir. 4, 13 und Durga Nir. II, p. 412, 5 ff. Möglich wäre ja immerhin, dass irmä an unserer Stelle Adjektiv, etwa mit der Bedeutung 'rührig, rüstig' (zu ir-) sein könnte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bollensen Or. u. Occ. II, 475.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. p. 138. Doch gab es unter den Somawächtern offenbar auch Gandharven, worüber weiter unten.

<sup>4</sup> Vgl. OLDENBERG Rgveda I, 292 f.

vorschläge. Ich wundere mich nur darüber, dass PISCHEL nicht dem Sayana darin gefolgt ist, dass er indravato mit brhato adhi snoh vereint, was unzweifelhaft richtig sein muss. Auf die Sage des Bhujyu einzugehen finde ich hier keine Anleitung, die Geschichte von der abgeschossenen Feder des Adlers wird weiter unten etwas näher erwähnt werden.

24) Mit dem V. 4 ist die *syenastuti* zu Ende, es ist geschildert worden, wie der Adler siegreich die Hindernisse überwunden, den Soma geraubt und somit den Indra gedemütigt hat. Der letzte Vers, der nicht in diesen Zusammenhang passt und eine ganz andere Situation — wo nämlich der Adler den Soma dem Indra brachte — voraussetzt, ist offenbar der Zusatz eines späteren Dichters, dem die hier geschilderte Sage in ihren Einzelheiten nicht mehr geläufig war. Vielleicht hat er sogar einen älteren abschliessenden Vers verdrängt, wenn nämlich von Anfang an wirklich fünf Verse da waren.

Mir scheint also aus dem eben Gesagten hervorzugehen, dass die Form der Suparnasage, die schon an dieser Stelle dem rigvedischen Dichter vorlag, wesentlich mit der im Suparnādhyāya uns vorgeführten identisch ist. Eine Verschiedenheit findet sich aber offenbar, auf die sofort hingewiesen werden soll: im Suparnadhyāya ist die Sage vom Somaraub mit der erst in der späteren Vedaliteratur<sup>2</sup> auftretenden Sage von der Wette der Kadrū und Vinatā verknüpst und sogar als direkte Folge derselben dargestellt worden. Von einer derartigen Zusammenstellung finden sich m. W. im Rigveda keine Spuren, da ja Kadrū und Vinatā dort überhaupt unbekannte Grössen sind. Vielmehr ist der Zusammenhang hier etwa der folgende: der Soma befand sich im Himmel des Indra (IV, 27, 4) wo er von Indra selbst und anderen göttlichen Wesen<sup>8</sup>, unter denen der Bogenschütze Krsanu besonders namhaft gemacht wird (27, 3), gehütet wurde. Wie man sich den himmlischen Soma hier vorstellte ist unklar oder eheres war schon dem vedischen Dichter selbst unklar, da sich ihm mehrere Vorstellungen vor die Augen stellten: in 26,6 bezeichnet er den Soma als amśú 'Stengel' und gibt damit der Vorstellung Ausdruck, der Adler hätte eine oben im höchsten Himmel wachsende Pflanze losgerissen und zur Erde herunter gebracht, an anderen Stellen wiederum und ganz besonders in 26, 7: adaya śyenó

<sup>1</sup> Vgl. dazu ádhi snúnü brhatá IV, 28, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. unten Kap. III.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Diese sind m. E. unter den árātīh in IV, 26, 7; 27, 2 zu verstehen.

abharat sómam¹ sahásram savän ayútam ca sākám scheint es mir deutlich, dass sich der Dichter den schon gepressten Soma, den himmlichen Methbrunnen vorgestellt hat. Dass dies jedenfalls im Suparnādhyāya die herrschende Vorstellung ist, braucht nicht besonders unterstrichen zu werden. Diesen Soma nun - sei es den Stengel oder den gepressten Saft - bringt der Adler in schnellem Flug zur Erde herunter, nicht aber um dadurch wie in der späteren Sage seine bei den Schlangen gefangene Mutter zu erlösen, sondern vielmehr um ihn dem Menschen zu verschenken, der nur dadurch in den Stand gesetzt wird, ein regelrechtes, den Göttern wohlgefälliges Opfer zu verrichten; das besagt ganz deutlich IV, 26, 4 c-d: acakráyā yát svadháyā suparņó havyám bháran mánave devájustam. Es handelt sich also hier m. E. um eine Art Parallelerzählung zur Prometheussage, wo aber der den neidischen Göttern entwendete und dem Menschen gebrachte Gegenstand nicht das Feuer sondern der himmlische Opferund Unsterblichkeitstrank ist. Auf dieser kühnen Fahrt nun gelingt es dem Adler, alle Nachstellungen feindlicher Mächte siegreich zu überwinden, nur schiesst ihm der Bogenschütze Krśanu eine Feder ab, die während des Flugs herunterfällt. Diese Geschichte kehrt im Sup. 27, 5 in anderer Form wieder, indem Garuda dort, um den vajra zu ehren, freiwillig eine Feder fallen lässt, seitdem Indra sich vergebens bemüht hat, ihn mit seiner Waffe zu erreichen. Darüber werde ich weiter unten handeln.

Dass nun der Adler den Soma zurückgebracht hat, wird zwar nicht ausdrücklich gesagt, mag aber deswegen glaublich sein, weil die in unseren Liedern geschilderte Situation doch eine zwischen ihm und Indra eingetretene Versöhnung vorauszusetzen scheint. Neben der stolzen ātmastuti des Adlers folgt hier die überschwängliche syenastuti des Indra, wo er sich an seine Begleiter, die Maruts, wendet und die Tat seiner Gegners kurz und bündig schildert, indem er dadurch gewissermassen seine eigene Niederlage zugesteht. So fasse ich kurz die hier vorliegende Form der Sage, die zugleich die älteste sein mag, auf. Wir werden zunächst die in anderen Büchern des Rigveda vorkommenden Anspielungen auf dieselbe hier etwas näher durchprüfen um zu sehen, ob sich schon hier irgendwelche Abweichungen vorfinden.

Als Ausdrücke für die Tätigkeit des Adlers brauchen die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Arnold Vedic Metre p. 301 wäre statt dessen zu lesen: ādāya sómam abharac chienáh, was allenfalls möglich sein könnte.

vedischen Dichter die Verba bhar-, å-bhar- und math-; die wichtigsten hierher gehörigen Stellen sind etwa die folgenden:

I, 93, 6: ányám divó mātaríśvā jabhārāmathnād anyám pári śyenó ádreh |

'den einen (: Agni) brachte Mātariśvan¹ vom Himmel, den andern (: Soma) riss der Adler vom Felsen los';

V, 49, 7: raghúh syenáh patayad ándho áchā [

'der schnelle Adler möge zu dem Kraut hinfliegen';

VI, 20, 6: prá śyenó ná madirám amsúm asmai śíro dūsásya námucer mathūyán | průvan námim sūpyám u. s. w.

'für ihn² das Haupt des Dämonen Namuci abreissend -- wie der Adler den süssen Stengel -- half er den Namī Sāpya';

IX, 68, 6: śyenó yád ándho ábharat parāvátah |

'als der Adler das Kraut von fern her (herbei) trug';

IX, 77, 2: sá pūrvyáh pavate yám divás pári śyenó mathūyád işitás tiró rájah | sá mádhva å yuvate vévijūna ít kršánor astur mánasáha bibhyúsā ||

'es wird von altersher gepresst, den der Adler, ausgeschickt<sup>3</sup>, vom Himmel entführte quer durch das Luftmeer; er bringt in seine Gewalt den Met, obwohl mit fürchtendem Sinne<sup>4</sup>, des Bogenschützen Krsanu wegen heftig zitternd'.

<sup>2</sup> Dass asmai hierher zu stellen ist, scheint mir aus I, 53, 7 (Streit zwischen Nami Sapya und Namuci) hervorzugehen.

4 Oder kann vévijānah hier dieselbe Bedeutung wie in IV, 26, 5 (oben pp. 138, 145) haben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Daran, dass Matarisvan der indische Prometheus ist, halte ich noch immer im Ansshluss an Oldenberg fest (vgl. Kl. Beitr. z. indoiran. Myth. p. 69 ff.; die abweichende Meinung von Winternitz WZKM. XXVII, 233 f. überzeugt mich nicht).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zu beachten ist, dass Sayana hier isitah durch svamatra presitah erklärt, was sich ja direkt an die Sage des Suparnadhyaya anschliesst; in X, 11, 4 (s. unten) wiederum erklärt er es durch agnipresitah.

## X, 11, 4: ádha tyám drapsám vibhvàm vicakṣaṇám vír ábharad iṣitáḥ śyenó adhvaré ||

'diesen Tropfen, den allgegenwärtigen, weit umschauenden, trug der geflügelte Adler, der ausgesandte, zum Opfer'.

Zu beachten sind ferner die Stellen, wo der Soma als śyenäbhrta bezeichnet wird, sowie die zwei Stellen IX, 48, 3 und 86, 24 die statt śyena vielmehr suparna gebrauchen, und wo nur ganz allgemein ausgesagt wird, dass der Adler den Soma vom Himmel her trug (bharat, ābharat).

Diese und vielleicht noch ein paar andere Stellen<sup>1</sup>, die aber ganz und gar farblos sind, besagen also nur, dass der Adler den Soma vom Himmel her oder vom Felsen (I, 93, 6)<sup>2</sup> geholt hat, ohne dabei auszusprechen, für wen, zu wessen Nutzen er dies getan hat.<sup>8</sup> Deswegen diese Stellen als sich auf die Geschichte, nach welcher der Adler den Soma für Indra holte, beziehend zu deuten, halte ich kaum für berechtigt. Vielmehr sondern sich einige Stellen deutlich ab, an denen die Sage vom Adler und Indra in klaren Worten angedeutet wird. Das sind etwa die folgenden:

III, 43, 7: indra piba výsadhūtasya výsna á yám te syená usaté jabhára /

'Indra, trink von dem von den Männern geschüttelten Stiere, den dir dem begierigen der Adler brachte';

VIII, 82 (71), 9: yám te syenáli padábharat tiró rájūmsy ásprtam |
píbéd asya tvám īšise ||

'den dir der Adler in seiner Kralle quer durch das Luftmeer zuführte, den unbezwinglichen — trinke davon! du bist dessen Herr';
daneben sei auf das ganze Lied X, 144 hingewiesen, das hier
nicht vollständig behandelt werden kann. Hierher gehört auch
das merkwürdige Lied VIII, 100 (89), das sich zum grössten Teil
mit der Sage von dem Adler, der dem Indra Soma bringt, be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Johansson Solfågeln p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Nigh. 1, 10 (vgl. Devaraja Nirukta I, p. 59) ist ja übrigens adri ein Synonym von megha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine Ausnahme bildet gewissermassen X, 11, 4, wo es heisst, dass er den Soma zum Opfer (adhvare) trug.

schäftigt, für welches ich hier auf meine frühere Behandlung derselben¹ hinweise, von der abzugehen ich keine Veranlassung finde.

Das letztgenannte Lied berührt sich mehrfach mit dem vielbesprochenen Hymnus IV, 18, den ich an anderer Stelle weiter behandeln werde, da er zu dem hier behandelten Sagenkreise nur wenige Beziehungen hat. Soviel ist jedenfalls klar, dass das Lied von Indras Geburt und den damit verknüpften Umständen handelt, wie ja auch die neueren Behandlungen des Stückes hervorgehoben haben2; dennoch glaube ich nicht, dass es bisher gelungen ist, das Lied in seine richtige Umgebung zu versetzen, worauf hier aber nicht weiter eingegangen werden kann. Hier sei nur darauf hingewiesen, dass der letzte Vers (13) mit den Worten: ádhā me śyenó mádhv à jabhāra deutlich auf die Hülfsleistung anspielt, die der Adler durch Darbringen des Soma dem Indra machte, als sich dieser einmal in der höchsten Not befand. Daneben lehrt uns aber dieser Hymnus auch, was durch VIII, 100 (89) weiter bestätigt wird, und was JOHANSSON aus mehreren Umständen scharfsinnig herausgebracht hat3, dass nämlich der somaraubende Adler kein anderer ist als Visnu; eine Vergleichung der VV. 11 und 13 dieses Liedes besagen dies, wenn man sich die Situation, die hier geschildert wird, vorstellt, zur Genüge.

Es ist hier nicht der Platz, weiter auf die Natur und Entwicklung des Visnu einzugehen; vorläufig sei hier auf die schon mehrmals zitierte Darstellung von JOHANSSON, die m. E. das beste enthält, was über diese Frage geschrieben worden ist, sowie auf die Bemerkungen, die im fünften Kapitel dieser Abhandlung folgen werden, hingewiesen.

Hier war es nur meine Absicht, die Form der Suparnasage, die sich im Rigveda vorfindet, ganz äusserlich klarzulegen. Als ganz und gar durchgeführt darf ich natürlich diese Aufgabe nicht betrachten, da trotz aller Anstrengung die Lieder, die sich hauptsächlich auf diese Form der Sage beziehen, IV, 26—27 nämlich, noch manche Unklarheit enthalten werden. Doch glaube ich getrost sagen zu können, dass es sich in diesen Liedern um eine Suparnasage, die mit dem letzten Teil des Suparnadhyaya ganz nahe übereinstimmt, handelt; es handelt sich hier gar nicht um einen Somaraub, der zum Vorteil des Indra bewerkstelligt wird,

<sup>1</sup> WZKM. XXV, 290 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Unter diesen vgl. besonders PISCHEL VSt. II, 42 ff.; SIEG Sagenstoffe p. 82 ff.

Solfågeln p. 21 ff.

vielmehr raubt der Adler (= Viṣnu) hier den Soma aus dem Himmel des Indra, um ihn, den Opfer- und Unsterblickkeitstrank, den Irdischen zu bringen. Von der Sage, wie Viṣnu in Adlergestalt dem Indra, der sich in höchster Not befindet, Soma bringt, liegen an anderen Stellen des Rigveda zerstreute Teile vor, die aber an dieser Stelle nicht erörtert werden können, da sie mit der Sage des Suparnādhyāya keinen direkten Zusammenhang haben.

Nach dem was in Kap. I über die literarische Stellung der Samvāda's ausgeführt worden ist, brauche ich hier nicht näher auf die eben behandelten Hymnen in dieser Beziehung einzugehen. Festgestellt sei nur, dass sie mir weder Dramen zu sein scheinen — so viel ich sehe, hat sie v. Schroeder auch nicht für seine Theorie in Anspruch nehmen wollen — noch scheinen mir einstige Prosaeinlagen geschwunden zu sein. Die Lieder scheinen mir schlechthin epischen Charakters zu sein, sie gehören einer poetischen Fassung der alten Suparnasage<sup>1</sup> an, deren spätere Versionen wir im Suparnādhyāya und im MBh. I, 1069—1545 vorfinden. Eine Stelle, die unseren Hymnen wörtlich freilich nicht, inhaltlich aber umsonäher steht, ist das Gespräch zwischen Indra und Garuda im Sup. 27, 4 ff.

Nach diesen Erörterungen gehe ich, um die Suparnasage durch die spätere Vedaliteratur und das Epos zu verfolgen, weiter.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> D. h. das Sauparnam ükhyänam von dem die Brähmanaverfasser hie und da sprechen, vgl. z. B. Ait. Br. III, 25, 1.

## Die Suparnasage im späteren Veda und im Mahābhārata.

Die Stellen der späteren vedischen Texte vom schwarzen Yajurveda an, die sich mit der Suparnasage beschäftigen, und die nicht besonders zahlreich sind, findet man hauptsächlich bei GRUBE¹ und JOHANSSON² gesammelt. Trotzdem lasse ich sie hier folgen, da ich sie des hier verfolgten Zweckes wegen etwas ausführlicher besprechen muss. Dabei lasse ich zuerst die Texte und Übersetzungen folgen, um sie dann nachher mit einander vergleichen zu können.

Die Geschichte vom Somaraub war offenbar schon im Urtext — wenn ich mich so ausdrücken darf<sup>3</sup> — des schwarzen Yajus mit der Sage von der Wette zwischen Kadrū und Vinatā verknüpft, da sie sich in den uns bekannten Rezensionen des Textes überall in dieser Weise vorfindet. Zunächst TS. VI, 1, 6, 1 ff.<sup>4</sup>:

Kadrūś ca vai suparņī cātmarūpayor aspardhetām sā kadrūḥ suparņīm ajayat sābravīt | trtīyasyām ito divi somas tam āhara tenātmānam niṣkrīnīṣvetīyam vai kadrūr asau suparņī chandāmsi sauparņeyāḥ | sābravīd asmai vai pitarau putrān bibhrtas trtīyasyām ito divi somas tam āhara tenātmānam niṣkrīnīṣva || I || iti mā kadrūr avocad iti || jagaty ud apatac caturakṣarā satī sāprāpya ny avartata tasyai dve akṣare amīyetām sā paśubhiś ca dīkṣayā

<sup>1</sup> Suparnádhyáyah p. I ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Solfågeln p. 35 ff.

Vgl. dazu Oldenberg Prolegomena p. 290 ff.; GN. 1911, p. 466 A. 1; Keith JRAS. 1911, p. 988; Taitt. Samhita p. LXXXV ff.

Die Akzentuierung, die ja hier keine Bedeutung hat, ist im folgenden weggelassen worden.

cāgacchat tasmāj jagatī chandasām paśavyatamā tasmāt paśumantam dīksopanamati || tristug1 ud apatat trayodasāksarā satī sāprāpya ny avartata tasyai dve aksare amiyetüm sü daksinübhis ca | 2 | 1 tapasā cāgacchat tasmāt tristubho loke mūdhyamdine savane daksinā niyantu etat khalu vava tapa ity ahur yah svam dadatiti | gayatry ud apatac caturakṣarā saty ajayā jyotiṣā tam asyā ajābhy aruddha tad ajayā ajatvam sa somam cāharac catvūri cākṣarāni sūṣṭākṣarā sam apadyata || brahmavādino vadanti || 3 || kasmāt satyād gāyatrī kanisthū chandasūm satī yajñamukham parīyāyeti | yad evūdah somam āharat tasmād yajñamukham pary ait tasmāt tejasvinītamā || padbhyām dve savane samāgrhnān mukhenaikam | yan mukhena samagrhnüt tad adhayat tasmüd dve savane sukravati prütahsavanam ca mādhyamdinam ca tasmāt trtīyasavana rjīsam abhi sunvanti dhītam iva hi manyante | 4 | ūśiram ava nayati saśukratvūyūtho sam bharaty evainat || tam somam ähriyamänam gandharvo visvävasuli pary amusnāt sa tisro rātrīh parimusito 'vasat tasmūt tisro rūtrīh kritah somo vasati u. s. w. [Dann folgt die Geschichte über Vāk und die Gandharven, die mit dem Somakauf in Verbindung gestellt wird2].

<sup>8</sup>'Kadrū und Suparnī wetteten um ihre eigenen Personen; Kadrū besiegte die Suparnī, sie sprach: 'in dem dritten Himmel von hier aus ist der Soma, hole ihn! kaufe dich selbst durch ihn los!' Diese (Erde) fürwahr ist Kadrū, jener (Himmel) Suparnī, die Metra sind Nachkommen der Suparnī. Sie sprach: 'deswegen ziehen die Eltern ihre Kinder auf;' im dritten Himmel von hier aus ist der Soma, hole ihn! kaufe dich selbst durch ihn los!' (1) so sagte mir Kadrū'. Jagatī, aus vierzehn Silben bestehend, flog auf, ihn nicht erlangend kehrte sie zurück, ihr gingen zwei Silben verloren, sie kam mit Vieh und diksä her; deswegen ist Jagatī von den Metren diejenige, die das meiste Vieh bringt, deswegen wendet sich die diksā dem Viehreichen zu. Tristubh, aus dreizehn Silben bestehend, flog auf, ihn nicht erlangend kehrte sie zurück, ihr gingen zwei Silben verloren, sie kam mit den daksinā's (2) und der Askese her; deswegen werden in der Welt der Tristubh, bei der mittäglichen Pressung die daksina's vorgeführt, 'das fürwahr ist Askese' so sagen sie, wenn einer seine Habe verschenkt. Gayatrī, aus vier Silben bestehend, flog auf mit einer Ziege

<sup>1</sup> Vgl. Weber ISt. XIII, 109 A. 2; Kerrh Taitt, Samhita p. XXXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. besonders Hillebrandt VM. I, 79 ff. und Verf. WZKM. XXV, 294 ff.

<sup>\*</sup> Vgl. die Übersetzung bei Kerri Taitt, Samhitä p. 492 f.

und mit Licht<sup>1</sup>, ihn verwehrte ihr die Ziege, das eben ist der Ziege 'Eigenschaft Ziege zu sein'; sie holte den Soma und die vier Silben<sup>2</sup>, so wurde sie achtsilbig. Die Theologen sagen (3): 'aus welchem Grunde hat die Gāyatrī, die kleinste der Metra, sich des Eingangs des Opfers bemächtigt?' — Weil sie den Soma herholte, deswegen bemächtigte sie sich des Eingangs des Opfers, deswegen ist sie die glanzvollste. Mit den Füssen ergriff sie zwei Pressungen, eine mit dem Munde; diejenige, die sie mit dem Munde ergriff, saugte sie, deswegen sind zwei Pressungen von reinem Soma, die morgentliche und die mittägliche, deswegen keltern sie bei der dritten die Somatrester, denn sie halten sie für gesaugt (4). Als der Soma geholt wurde, raubte ihn der Gandharve Viśvāvasu, drei Nächte blieb er in der Gewalt des Räubers, deswegen liegt der Soma drei Nächte hindurch gekauft' u. s. w.

Ganz ähnlich sind eigentlich die Versionen der übrigen schwarzen Yajurveda's, die der Vollständigkeit wegen hier kurz angeführt werden mögen<sup>3</sup>:

MS. III, 7, 3: iyam vai kadrūr asau suparnī vāk suparnī chandāmsi sauparnāni gāyatrī tristub jagatī | sā vai kadrūh suparnīm ātmānam ajayat sābravīt somam āhara tenātmānam niskrīmīsveti | sā chandāmsi praisad amutah somam āharata tena mā niskrīmīteti | tato jagaty udapatat tato gāyatry udapatat sā somam āharat tam āhriyamānam sāmigandharvo visvāvasur āmusnāt sa tisro rātrīr upahrto 'vasat tasmāt tisro rātrīh krīto vasati u. s. w.

'Diese (Erde) fürwahr ist Kadrū, jener (Himmel) Suparnī, die Vāk Suparnī, die Metra sind Kinder der Suparnī, Gāyatrī, Tristubh und Jagatī. Und Kadrū besiegte Suparnī, die ihre eigene Person eingesetzt hatte, sie sprach: 'hole den Soma! kaufe dich selbst durch ihn los!' Sie sandte die Metra aus: 'holt von dort den Soma'! kaufet mich durch ihn los!' Dann flog Jagatī auf . . . . Dann flog Gāyatrī auf, sie holte den Soma, ihn, der geholt wurde, raubte der . . . . . 4 Gandharve Viśvāvasu, drei Nächte hindurch blieb er fortgenommen, deswegen weilt er drei Nächte hindurch gekauft' u. s. w.

Mir ist dies trotz der Anmerkung bei Kerri I, c. p. 493 nicht klar geworden.

<sup>2</sup> Offenbar dieselben, die Jagatī und Tristubh vorher verloren hatten.

<sup>\*</sup> Nicht zugänglich ist mir natürlich die Version der Kap. S. XXXVII, 1; wahrscheinlich wird sie sich vom Kathaka nicht wesentlich unterscheiden.

<sup>4</sup> sāmi- unverständlich (doch nicht 'halb'?).

Kāth. XXIII, 10: kadrūś ca vai Suparnī cūtmarūpayor aspardhetūm sā kadrūs suparnīm ajayad iyam vai kadrūr dyaus suparnī
chandāmsi ca sauparnāni | sā kadrūs suparnīm abravīt trītyasyām
ito divi somas tam āhara tenūtmānam niṣkrīnṭṣveti | sā suparnī
chandāmsy abravīd etasmai vai pitarau putrān bibhṛta īdṛśān mū
spṛṇavān ito mā niṣkrīnīteti | sā jagaty udapatat u. s. w.¹

'Kadrū und Suparnī wetteten um ihre eigenen Personen, und Kadrū besiegte Suparnī; diese (Erde) fürwahr ist Kadrū, der Himmel Suparnī, und die Metra sind Kinder der Suparnī. Kadrū sprach zu Suparnī: 'im dritten Himmel von hier ist der Soma, hole ihn! kaufe dich selbst durch ihn los!' Jene Suparnī sagte zu den Metren: 'deswegen ziehen die Eltern ihre Kinder auf, deswegen² befreit mich, kaufet mich von hier los!' Die Jagatī flog auf' u. s. w.

Für die drei Versionen der schwarzen Yajurveda ist also etwa die folgende Sage gemeinsam: Kadrū, die Erde, und Suparnī, der Himmel<sup>3</sup>, wetteten mit ihren eigenen Personen als Einsatz; was die Wette galt wird aber sonderbarerweise nicht angegeben.4 Kadrū wurde die gewinnende, und folglich geriet Suparnī bei ihr in Sklaverei (dies nicht ausdrücklich gesagt, aber doch offenbar die Meinung). Um sich loskaufen zu können, erhielt sie von Kadrū den Rat, den Soma - der sich nach TS. und Kath. im dritten Himmel befand - zu holen, um ihn als Preis ihrer Lösung zu bringen. Sie sandte ihre Kinder, die Metra, aus, von denen Jagatī und Tristubh kein Glück hatten, während die Gäyatrī nicht nur den Soma sondern auch die von ihren Schwestern verlorenen Silben zurückbrachte. Bemerkenswert ist jedenfalls die Kürze der MS. im Vergleich mit TS. und Kath., die näher zu einander stimmen: so fehlen im MS. die Wörter: kadrus ca vai suparm cātmarūpayor aspardhetām, die sich in den übrigen Versionen ganz identisch vorfinden; ebenso die Wörter: trtīyasyām ito divi somah und der Ausdruck: (et)asmai vai pitarau putrūn bibhrtah.5 Die TS. hat allein als Abschluss der Rede der Suparnī die Wörter: iti mū kadrūr avocad iti, während andrerseits die MS. allein die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Geschichte von den Gandharven und vom Somakauf folgt in XXIV, 1.

<sup>2</sup> Oder vll.: 'aus solcher Lage'.

<sup>3</sup> Auch die Vak nach MS.

<sup>4</sup> Es muss aber wohl doch als irgendwie bekannt vorausgesetzt worden sein.

<sup>5</sup> Im Kath, noch ausführlicher durch den Zusatz: "dr\u00edan m\u00e4 sprnav\u00ean, der im TS, fehlt.

in den anderen Versionen fehlende Angabe vāk suparnī enthält, die zu dem weissen Yajurveda stimmt. Ob aus dieser kürzeren Fassung sich irgendwelche Schlüsse auf etwaige Priorität der MS. ziehen lassen, kann natürlich hier nicht weiter ausgeführt werden.

Neben diesem verhältnismässig fragmentarischen und, wie mir scheint, durch ritualistische Spekulation sehr stark verballhornten Bericht des schwarzen Yajurveda steht nun der weit ausführlichere des weissen. Dort lesen wir nämlich in SBr. III, 2, 4, I ff. folgendes<sup>1</sup>:

divi vai soma ūsīt | atheha devās te devā akāmayantā naḥ somo gacchet tenūgatena yajemahīti | ta ete mūye asrjanta suparnīm ca kadrūm ca tad dhiṣṇyānām brāhmane vyākhyāyate sauparnīkādravam yathā tad ūsa || I || tebhyo gūyatrī somam acchūpatat | tasyā ūharantyai gandharvo viśvāvasuh paryamuṣṇāt te devā aviduḥ pracyuto vai parastāt somo 'tha no nāgacchati gandharvā vai paryamoṣṣṣur iti || 2 || u. s. w.

'Im Himmel war ja² der Soma, hier (auf der Erde) aber die Götter. Die Götter wünschten: 'möge der Soma zu uns gelangen, mit ihm wollen wir opfern, wenn er gekommen ist'. Die schusen die beiden Māyā's³ Suparnī und Kadrū; in dem Brāhmana über die Dhisnya's⁴ wird die Geschichte erzählt von Suparnī und Kadrū, wie das zuging (I). Ihretwegen flog die Gāyatrī nach dem Soma. Als sie ihn gepackt hatte, raubte ihn aber der Gandharve Viśvāvasu. Die Götter bekamen zu wissen: von dort verschwunden ist der Soma, zu uns kommt er aber nicht, denn die Gandharven haben ihn geraubt (2)'

Ausführlich wird nun die Geschichte in dem eben angeführten 'Brāhmana über die Dhisnya's' erzählt, wo wir folgendes zu wissen bekommen:

divi vai soma āsīt | atheha devās te devā akāmayantā nah somo gacchet tenāgatena yajemahīti ta ete māye asrjanta suparnīm

<sup>1</sup> Vgl, dazu besonders WZKM. XXV, 294 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sāyana: vaišabdena 'trtīyasyām ito divi soma' (TS. III, 5, 7, 2) ityādi śrutyantaraprasiddhir dyotate.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach Säyana bedeutet dieser Ausdruck, dass sie nur scheinbar Weibsgestalten hatten (also vll. besser: 'sie schusen jene, Suparnt und Kadra, als Mäyä's') um die nach Weibern lüsternen (SBr. III, 2, 4, 3; MS. III, 7, 3 u. s. w.) Gandharven zu betrügen. Dann wäre die Absicht von Anfang an gleichsam diejenige gewesen, dass Suparnt und Kadra selbst den Soma holen sollten. Suparnt ist ja jedenfalls nach SBr. (und MS.) mit der in der Fortsetzung dieser Geschichte austretenden Väk, die die Gandharven um den Soma prellt, identisch.

<sup>4</sup> SBr. III, 6, 2, 2 ff. (vgl. soeben unten).

ca kadrum ca vūg eva suparnīyam kadrūs tūbhyūm samadam cakruh || 2 || te ha 'rtiyamane acatuh | yatara nau daviyah parapasyad atmānam nau sā jayād iti tatheti sā ha kadrar uvāca pareksasveti | 3 | sā ha suparny uvāca | asya salilasya pāre 'śvah śvetah sthānau sevate tam aham pasyūmīti tam eva tvam pasyasīti tam hīty atha ha kadrūr uvāca tasya vālo nyasanji tam amum vāto dhūnoti tam aham pasyūmīti | 4 | sū yat suparny uvūca | asya salilasya pūra iti vedir vai salilam vedim eva sā tad uvācāsvah svetah sthānau sevata ity agnir vā asvah sveto yupa1 sthāņur atha yat kadrār uvāca tasya vālo nyasanji tam amum vāto dhūnoti tam aham paśyāmīti raśanā haiva sā | 5 | sā ha suparny uvāca | chīdam patūva veditum yatarā nau jayatīti sā ha kadrūr uvāca tvam eva pata tvam vai na ūkhyūsyasi yatarū nau jayatīti // 6 // sū ha suparnī papūta | taddha tathaivāsa yathā kadrūr uvāca tām āgatām abhyuvāda tvam ajaisīzr ahāzm iti tvam iti hovācaitad vyākhyānam sauparnīkūdravam iti | | 7 | | sā ha kadrūr uvāca | ūtmānam vai tvājaisam divy asau somas tam devebhya āhara tena devebhya ātmānam niskrīmīsveti tatheti sā chandāmsi sasrje sā gāyatrī divah somam āharat | | 8 | | hiranmayor ha kusyor antar avahita āsa | tc ha sma kşurapavı nimeşam-nimeşam abhisamdhatto dikşātapasau haiva te āsatus tam ete gandharvāh somaraksā jugupur ime dhisnyā imā hotrāh | 9 | tayor anyatarām kusim āciccheda | tām devebhyah pradadau sā dīkṣā tayā devā adīkṣanta || 10 || atha dvitīyām kusım äciccheda | tam devebhyah pradadau tat tapas taya deväs tapa upāyann upasadas tapo hy upasadah | II | khadirena hi somam ācakhāda | tasmāt khadiro yad enenākhidat tasmāt khādiro yūpo . . . . . tenaitena suparnī devebhya ātmānam nirakrīnīta tasmād āhuh puņyaloka ījāna iti || 15 ||.

'Im Himmel war ja der Soma, hier (auf der Erde) aber die Götter. Die Götter wünschten: 'möge der Soma zu uns kommen, mit ihm wollen wir opfern, wenn er gekommen ist.' Die schufen der Suparnī und der Kadrū Scheingestalten², denn Suparnī war Vāk, Kadrū aber diese (Erde); unter ihnen erregten sie Streit (2). Bei ihrem gegenseitigen Zank sprachen sie: 'welche von uns weiter zu schauen vermag, soll die andere von uns gewinnen' — 'So sei es', und die Kadrū sprach: 'blicke dorthin!' (3) Dann sprach die Suparnī: 'Jenseits dieses Meeres steht neben einem Pfahl ein

<sup>2</sup> Vgl. oben p. 159 A. 3 sowie Sayana zu dieser Stelle: māye vastuto 'tathābhūte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vor anlautendem s + Kons. schwindet -h, vgl. Winternitz Mantrapatha p. XLVIII; Scheffelowitz Die Apokryphen des RV. p. 84.

weisses Pferd, das sehe ich, siehst du es auch?' -- 'Jawohl, ich sehe es' und dann setzte Kadrū fort: 'sein Schwanz hängt (vom Pfahl) herab, ihn schüttelt der Wind, den sehe ich auch' (4). Und wenn nun diese Suparnī sagte: 'Jenseits dieses Meeres' u. s. w. so ist die vedi das Meer, und sie verstand (also) darunter die vedi; (und ferner): 'steht neben einem Pfahl ein weisses Pferd' -Agni fürwahr ist das weisse Pferd und der Opferpfosten ist der Pfahl; und wenn Kadrū sagte: 'Sein Schwanz hängt (vom Pfahl) herab, ihn schüttelt der Wind, den sehe ich auch', so ist das das Seil1 (5). Nun sagte die Suparnī: komm, lass uns beide hinfliegen. um zu erforschen, welche von uns beiden gesiegt hat', die Kadrū aber antwortete: 'fliege du (allein), du wirst mir erzählen, welche von uns gesiegt hat' (6). Und die Suparnī flog hin, und es verhielt sich gerade so, wie die Kadrū gesagt hatte; als sie zurückgekommen war, sagte die Kadrū zu ihr: 'du hast gesiegt? oder ich?'2 - 'du' so antwortete sie. Dies gerade ist die Geschichte von Suparnī und Kadrū (7).

Dann sprach die Kadrū: 'ich habe dich (in der Wette) um deine eigene Person besiegt. Im Himmel ist jener Soma, hole ihn den Göttern her, mit ihm kaufe dich von den Göttern los' — 'jawohl' antwortete sie und schuf die Metra, und die Gāyatrī holte den Soma vom Himmel herab (8). Zwischen goldenen Schalen(?)<sup>3</sup> war der Soma verborgen. Sie hatten scharfe Ränder und schnappten in jedem Augenblick zusammen; denn sie waren wahrlich Weihe und Askese. Ihn (: den Soma) bewachten die somabewachenden Gandharven; jene sind die dhisnya's, diese aber die fungierenden Opferpriester (9). Von jenen Schalen riss sie die eine los. Jene übergab sie den Göttern, die war die Weihe, damit weihten sich die Götter (10). Dann riss sie die zweite Schale

¹ Dasjenige nämlich, das beim Tieropfer zum Anbinden des Opfertieres an den Pfosten gebraucht wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sāyana verweist zum besseren Verständnis auf Pān. VIII, 2, 100.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Bedeutung von kust ist unklar; nach Haughton bei BR. II, 365 hat das Wort die Bedeutung 'a sort of boat or spoon, used in making libations', und demnach habe ich hier versuchsweise 'Schale' übersetzt; ich befinde mich dabei, wie ich nachträglich zu meiner Freude bemerke, in Übereinstimmung mit Hillebrandt VM. I, 289. Sayana deutet das Wort aber als äyudha unter Hinweis auf Pān. IV, 1, 42, wonach kust die Bedeutung ayovikāra 'verarbeitetes Eisen' (oder vil. sogar 'Pflugschar', vgl. Liebich Pānini p. 118) hat. Das scheint mir aber gerade in Verbindung mit hiranmaya 'golden' schlecht zu passen. Es mag also ein Missverständnis sein; dass Pānini gerade an diese Stelle gedacht hätte, scheint durch nichts bewiesen zu sein.

II - 20213. J. Charpentier.

los. Jene übergab sie den Göttern, die war die Askese, mit ihr begingen die Götter die Askese der Upasadfeier, denn die Askese ist die Upasadfeier (11). Mit Hülfe des khadira fürwahr riss sie den Soma zu sich, und deswegen heisst er khadira, weil sie ihn mit dessen Hülfe zu sich riss<sup>1</sup> u. s. w. (12) . . . . . . . . . . . Mit diesem (Soma) kaufte sich die Suparnī von den Göttern los, deswegen sagt man: 'zur guten Welt gehört jener, der geopfert hat' (15).

Die Version der Suparnasage, die wir in dem weissen Yajurveda vorfinden, weicht also von der des schwarzen bedeutend ab, oder eher - sie ist bedeutend ausführlicher und erzählt die Sage in einer Fassung, der die Versionen des Suparnadhyaya und des Mahābhārata offenbar ganz nahe stehen.2 Der Inhalt der Sage ist hier kurz der folgende: die Götter, die sich auf der Erde befinden und den im Himmel befindlichen Soma erbeuten wollen, verleihen Suparnī (= Vāk, vgl. MS.) und Kadrū (= die Erde) Zaubergestalten und erwecken einen Streit unter ihnen.<sup>3</sup> Sie wetten mit ihren eigenen Personen als Einsatz (offenbar gilt die Wette, wer unter ihnen am weitesten sehen kann). Suparnī erblickt jenseits des Meeres ein weisses Pferd, das an einem Pfahl gebunden steht3, Kadrū aber nicht nur dies, sondern auch seinen Schweif, der vom Pfahl herabhängt8. Im Auftrag der Kadrū fliegt Suparnī dorthin und kehrt mit dem Bescheid zurück, dass es sich so verhält, und dass folglich Kadrū gesiegt hat.8 Soweit reicht nach dem SBr. die eigentliche Geschichte von Suparnī und Kadrū (ā-

<sup>2</sup> Dies stimmt offenbar zu dem von HOPKINS Epic Mythology (= GIAPh. III: 1 B) p. 172 angedeuteten Verhältnis, dass die epischen Dichter Yajurvedins zu sein scheinen, und dass ihr spezielles Brahmana das Satapatha ist.

Das Nebeneinanderstehen der beiden Formen ācakhāda und ākhidat an dieser Stelle — von denen Sāyana erstere missverstanden und durch bhakṣitavatī erklärt hat — beweist unzweifelhaft die Berechtigung der Regel bei Pān. VI, 1, 52, nach welcher (khides chandasi) im Veda in Formen von khid-statt dessen solche von khād- — oder eher solche die ā fūr i aufweisen — substituiert werden können. Ob Pānini gerade diese Stelle im Sinne hātte, lāsst sich ja nicht sicher feststellen — jedenfalls zeigt sie, dass Whitney GSAI. VII, 253 mit Unrecht jene Regel des grossen indischen Grammatikers gerügt hat. Nur haftet daran die Schwierigkeit, dass wir hier als Perfekt ā-cakhāda vorschreibt. Entweder muss dann in der Textüberlieferung des ŚBr. ein Fehler vorliegen (wir mūssten ā-cikhāda einsetzen), was wenig glaublich ist, oder die Kāśikā hat Pānini hier missverstanden. Auf die eventuelle etymologische Bedeutung dieser pānineischen Regel kann ich hier nicht weiter eingehen.

Bieser Zug fehlt im schwarzen YV.

khyānam sauparnīkādravam). Dann gibt Kadrū der Suparnī den Rat, aus dem Himmel den Soma zu holen, um sich damit loszukaufen. Jene bringt dann die Metra hervor, und unter ihnen fliegt die Gāyatrī hinauf, um den Soma zu holen.¹ Dieser liegt in einem schwer zugänglichen Versteck verborgen² und wird von Gandharven bewacht. Dennoch bringt ihn die Gāyatrī herunter, und die Suparnī kauft sich mit ihm los.

Aus dieser Übersicht geht hervor, inwieweit die Version des SBr. von der der TS., MS. und Kath. abweicht. Daneben kommt in zwei anderen Brähmanas die Sage andeutungsweise vor, nämlich in Ait. Br. III, 25 ff. und in TMBr. VIII, 4, I. An der ersten Stelle lesen wir: somo vai rājāmusmiml loka āsīt tam devāś ca rsayas cābhyadhyāyan : katham ayam asmān somo rājāg acched iti / te 'bruvams chandāmsi | yūyam na imam somam rājānam āharateti | tatheti te suparnā bhūtvodapatams | te yat suparnā bhūtvodapatams tad etat sauparņam ity ākhyānavida ācakṣate // 'der König Soma fürwahr befand sich in jener Welt; ihn verlangten die Götter und die Rsi's: 'wie wird dieser Soma zu uns kommen können?' Sie sprachen zu den Metra: 'holet Ihr uns diesen König Somal' --'Jawohl' sagten sie, und Adler geworden flogen sie hinauf. Weil sie zu Adlern wurden und aufwärts flogen, deswegen eben ist das die Suparnasage, so erzählen es die Kenner der Tradition'. 3 Dann folgt in ziemlich weitschweifiger Art die aus dem schwarzen Yajurveda bekannte Geschichte von den Versuchen der Jagatī und der Tristubh und dem schliesslichen Gelingen der Gäyatrī, die zu dem dort Erzählten fast wörtlich stimmt, nur etwas ausführlicher ist.

Noch bedeutungsloser für die eigentliche Suparnasage ist TMBr. VIII, 4, 1 ff., eine Stelle, die hier nicht angeführt zu werden braucht.<sup>4</sup>

In Vergleich mit der Form der Suparnasage, die oben im Kap. II für die Zeit des Rigveda angenommen worden ist, ist ja diejenige, die wir im späteren Veda vorfinden, bedeutend erweitert und verändert worden. Ich glaube oben<sup>5</sup> nachgewiesen zu haben,

Die ziemlich weitläufige Geschichte im schwarzen YV. von den Versuchen der Jagatt und der Tristubh fehlt im SBr.

Fehlt im schwarzen YV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Sāyana: tasmād etat somāharanapratipādakam granthajātam sauparnam ākhyānam iti paurānikā ākhyānavidah kathayanti.

<sup>4</sup> HOPKINS Trans. of the Connecticut Acad. of Arts & Sciences XV, 47 weist nach, dass diese Stelle sowie VI, 9, 22 jünger ist als TS. VI, 1, 6, 1 ff. Vgl. auch Keith Taitt. Samhita p. CI.

Vgl. p. 149 f.

dass es sich im RV. darum handelt, wie der Adler, der eigentlich mit Visnu identisch ist, den Soma aus dem Himmel des Indra bringt, um ihn den Menschen zuzuführen, damit diese das Opfer regelrecht darbringen können; von irgendeiner damit in Verbindung stehenden Vorgeschichte ist im RV. noch nicht die Rede. Ganz anders im Yajurveda: dort ist die eigentliche Suparnasage, d. h. die Sage vom Somaraub, mit der dem RV. offenbar unbekannten Sage von der Wette der Suparnī und der Kadrū1 sehr eng verbunden worden, was natürlich gewisse Veränderungen verursacht hat. Vor allem ist hier die Idenfikation Suparna = gāyatrī völlig durchgeführt worden, was wohl zum Teil in der Gleichsetzung suparnī = vāk seinen Grund hat2; ferner ist hier wie später im Sup. und MBh. der Grund des Somaraubs so angegeben, dass die somaraubende Gayatrī ihre Mutter aus der Sklaverei erlösen will, und schliesslich sind durch die Spekulations- und Identifikationslust der Brähmanatheologen noch eine Anzahl von Verballhornungen dazu gekommen, die wir hier nicht weiter zu erläutern brauchen - lauter Sachen, die dem RV. völlig fremd sind. Gerade in Sagen wie der hier vorliegenden, die sich literarisch z. T. sehr scharf verändert haben, zeigt sich sehr deutlich die tiefe Kluft, die den späteren Veda von der Rk trennt, und die offenbar eine sehr lange Entwicklung voraussetzen muss.

Ein Einzelheit, die die Version des RV. mit denen des späteren Veda gemeinsam hat, habe ich bisher absichtlich bei Seite gelassen. Wie wir uns erinnern, erzählt der RV. IV, 27, 3—4, dass der Bogenschütze Krsanu einen Pfeil gegen den Adler losschnellte, und dass infolge dessen eine Feder von ihm herunter fiel. Diese einfach und naturgetreu geschilderte Begebenheit wird nun in der späteren vedischen Literatur in verschiedener Ausschmückung vorgeführt; so erzält MS. IV, I, I: trityasyām vai divi soma āsīt tam gāyatrī syeno bhūtvāharat tasya parnam acchidyata tatah parno 'jāyata | 'im dritten Himmel befand sich der Soma; die Gāyatrī, sich in einen Adler verwandelnd, brachte ihn

<sup>2</sup> Darüber vgl. weiter unten.

Dass diese Sage ursprünglich selbständig gewesen ist geht schon daraus hervor, dass sie in SBr. III, 6, 2, 7 ausdrücklich als besonderes ākhyāna, als ākhyānam sauparnīkādravam bezeichnet wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ausführlicheres darüber bei Kuhn Herabkunft p. 180 ff. (bes. p. 191 ff.), worauf ich unten im Kap. V zurückkomme.

her; vom Adler wurde eine Feder¹ losgerissen, daraus entstand der palāśa-Baum2'; dazu stimmt am nächsten TS. III, 5, 7, 1 und TBr. I, 1, 3, 10; II, 1, 6; IV, 7, 5. Dagegen heisst es im Kāth. XXXIV, 3: gāyatrī vai somam āharac chyeno bhūtvū tasya somarakşir anuvistjya nakham acchinat tato yo 'msur amucyata sa pūtiko 'bhavat u. s. w. 'Die Gayatrī, sich in einen Adler verwandelnd holte den Soma her; nach ihr schoss der Somawächter und schnitt eine Kralle ab; der Somastengel, der daraus herunterfiel, wurde zur pūtika-Pflanze'.3 Da das Kāthaka sich auch sonst bisweilen in Vergleich mit den beiden anderen Rezensionen durch grössere Ausführlichkeit kennzeichnet und zur Erklärung der kürzeren Ausdrücke derselben dient, so glaube ich annehmen zu dürfen, dass die Episode in dem schwarzen Yajurveda wirklich so zu verstehen ist, dass ein Somawächter (= Krśanu) dem Adler eine Kralle abschiesst, wobei ein Stengel - oder eventuell ein Blatt - des Soma herunterfällt und sich in einen gewissen Baum oder eine Pflanze verwandelt. Eine vermittelnde Stellung nimmt das SBr. ein, wo es in I, 7, 1, 1 heisst: yatra vai gāyatrī somam acchāpatat tad asyā āharantyā apād astābhyāyatya parņam praciccheda gāyatryai vai somasya vā rājňas tat patitvā parņo'bhavat tasmāt parno nāma / 'als nämlich die Gāyatrī nach dem Soma flog, zielte, wie sie ihn ergriff, ein fussloser Bogenschütze nach ihr und schoss eine Feder von ihr los oder ein Blatt vom König Soma; diese (ev. dieses) fiel herunter und wurde ein palāśa-Baum, deswegen heisst jener parna'.4

In Betracht dessen fragt es sich nun, ob es wirklich völlig sicher ist, dass es sich in RV. IV, 27, 4 um eine Feder des Adlers handelt — könnte parná nicht auch dort das Blatt des Somastengels (amśń in IV, 26, 6) bezeichnen.<sup>5</sup> Freilich habe ich mich

¹ Dies scheint die gewöhnliche Auffassung der Stelle zu sein, vgl. z. B. Johansson Solfägeln p. 36; es wäre aber viel natürlicher die Sache so aufzufassen, dass tasya = somasya, amsoh wäre, also: 'vom Soma wurde ein Blatt losgrissen'. Das Käthakam gibt jedenfalls dieser Deutung den Vorzug.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Butea frondosa. Vgl. dazu auch CROOKE Popular Rel. of N. India II, 111.
<sup>3</sup> Wird als Surrogat für den Soma gebraucht. Nach ROTH ZDMG. XXXV,
689 ff. ist es die Basella cordifolia, die in Bengalen noch put šāk heisst.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dagegen heisst es in XI, 7, 2, 8 in einer Aussprache des Madhuka Paingya (vgl. Macdonell & Keith Vedic Index II, 124) ganz einfach: divi vai soma äsit tam gäyatrī vayo bhūtvūharat tasya parņam acchidyata tat parņasya parnatvam iti.

Dass parná- auch im RV. 'Blatt' bedeutet, geht aus X, 68, 10 (himéva parná musitá vánaní) zur Genüge hervor; die zweite Stelle, die bei GRASSMANN

oben an die gewöhnliche Erklärung, die man bei PISCHEL u. a. findet, angeschlossen, nach der parná hier mit 'Feder' widergegeben werden muss; doch scheint es mir mehr und mehr zweifelhaft, ob nicht die Yajurvedatradition hier die richtige ist und zum besseren Verständnis des Rigveda beitragen kann. Nur die Konstruktion macht in RV. IV, 27, 4 gewisse Schwierigkeiten, da man doch asya am ehesten mit prásitasya . . . véh verbinden möchte; letzteres als Genitivus absolutus zu fassen, ist wohl unmöglich, da m. W. eine derartige Konstruktion in der älteren Sprache absolut nicht vorkommt.1 Möglich wäre es aber wohl den zweiten Pada von IV, 27, 4 so zu fassen: adha patatry asya parnam antah patat yāmani tat prasitasya veh, d. h. 'dann fiel herunter ein fliegendes Blatt von ihm auf der Bahn des Vogels, auf welcher (tad) er dahinschoss'. Unüberwindliche Schwierigkeiten sind dort wohl nicht im Wege, und so wäre es im letzten Grunde möglich, dass die Yajurvedatradition an diesem Punkte mit dem des Rigveda eigentlich im Einklang stände.

Zum äussersten Grade der Verballhornung getrieben findet sich die Geschichte endlich in Ait. Br. III, 26, 3:2 tasyā anuvisrjya kršānuh somapālah savyasya pado nakham achidat, tac chalyako 'bhavat, tasmāt sa nakham iva. yad vašam asravat sā vašābhavat, tasmāt sā havir ivātha yah šalyo yad anīkam āsīt sa sarpo nirdamšy abhavat, sahasah svajo. yāni parnāni te manthāvalā, yāni snāvāni te gandāpadā, yat tejanam so 'ndhāhih, d. h. 'nach ihr schoss der Somawächter Kršānu und riss eine Klaue des linken Fusses los, daraus entstand das Stachelschwein\*, deswegen ist es wie Klauen. Was von Fett herausfloss, das wurde ein Mutterschaf, deswegen ist es wie ein Opfer. Von dem Pfeil wurde der Vorderteil zur giftlosen Schlange, die Schnelligkeit zur Viper, die

Wb. 790 verzeichnet wird, nämlich X, 97, 5 (aśvatthé vo niṣádanam parné vo vasatíh kṛtā gehōrt wohl nicht hierher; dort bedeutet das Wort vielmehr 'Butea frondosa', wie Sāyana unter Hinweis auf TBr. I, 1, 3, 10 richtig erklärt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Whitney Skt. Gr. § 300 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. TMBr. VIII, 4, 1; IX, 5, 4.

Sc. gāyatryāh.
Vgl. Sāyana: tac ca n

<sup>4</sup> Vgl. Sāyana: tac ca nakham śalyako markataśariraparimitah śalalyākhyo mrga āsīt | yasya mrgasya pucchasamipe bahavo romaviśesāh prādeśaparimitās tīkṣṇāgrā lohamayā utpadyante sa śalyakah ||.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So Sayana mit Hinweis auf TS. II, 1, 2, 3.

<sup>8</sup> Nach Sayana bedeutet svaja vielmehr ubhayatahiirāh sarpah; vgl. dazu Sup. 28, 1.

Federn wurden Fledermäuse<sup>1</sup>, die Sehnen wurden Würmer, aus dem Rohrstab entstand die Blindschleiche'. Irgendwelche Bedeutung für die älteren Texte hat dieses sonderbare Stück nicht, zeigt aber mit Sup. 28, I gewisse Berührungen, weshalb ich unten im Vorbeigehen darauf zurückkommen werde.

Damit sind nun die Stellen der späteren vedischen Texte, die von dem durch den Adler ausgeführten Somaraub und den damit verknüpften Begebenheiten handeln, soweit sie mir bekannt sind, angeführt worden. Im Vergleich mit der einfachen alten Sage des Rigveda zeigen sie alle eine weit vorgeschrittene Stufe der Erweiterung und Verkünstelung, teils durch die Verknüpfung des alten Sagenmotives mit der ursprünglich selbständigen Erzählung von Kadrū und Vinatā, teils durch den Hang der Brāhmanatheologen an Spekulationen und Idenfikationen absonderlichster Art. Ehe wir nun zum Suparnādhyāya gelangen, müssen wir zuerst die Entwicklung unserer Sage im Mahābhārata betrachten, nicht weil ich die epische Version für älter als die des Suparnadhyava halte, sondern nur weil alle uns zugänglichen Quellen zuerst angeführt und diskutiert werden müssen, damit wir sie soweit möglich für das Verständnis des Textes, der hier unser eigentliches Thema bildet, benutzen können.

Die Suparnasage findet sich bekanntlich im sogenannten Astīka-Abschnitt des Adiparvan, näher bestimmt in I, 1069—1545 = I, 16, 1—34, 26 (27). Ich gebe hier zunächst dieses Stück teils in Übersetzung, teils in Umschreibung wieder², wobei auch die von WINTERNITZ³ veröffentlichten Varianten aus einem südindischen Manuskript besonders berücksichtigt werden müssen. Leider erstrecken sich diese nur über einen Teil des beträchtlichen Abschnittes, nämlich I, 16—26; sie sind aber trotzdem für die Wiederherstellung des ursprünglichen Zusammenhangs mehrmals von entscheidender Wichtigkeit.

Das Astīkaparvan gibt zuerst in den VV. 1020—10684 eine kürzere Version der Geschichte des Jaratkaru bis zur Geburt seines

¹ Anders kann ich die Erklärung des Sayana: ye jivaviseşä vṛkṣaśākhāsv adhomukhāvalambante te manthāvalāh nicht auffassen. Das Wort ist mir sonst unbekannt; was gegen diese Auffassung sprechen könnte, ist nur, dass es sich

sonst in dieser ganzen Aufzählung nur um Schlangen und Würmer handelt. Dann wären wohl die *manthāvalāh* etwa 'Baumschlangen' (Karaite?).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. dazu Jacobi Mahābhārata p. 4 ff.

<sup>3</sup> IA. XXVII, 126 ff.

<sup>4</sup> Zu diesem Abschnitt vgl. WINTERNITZ l. c. pp. 126. 129 ff.

Sohnes Āstīka, die dann in I, 1813 ff. (= I, 45, I ff.) ausführlicher erzählt wird. Es ist die bekannte Sage, wie Jaratkāru seine Ahnen mit dem Kopf nach unten an einer schwachen Faser hängend findet, die ihn zum Heiraten ermahnen, wie er die Jaratkāru, Schwester des Vāsuki, zur Gattin bekommt, sie aber kurz vor der Geburt ihres Sohnes Āstīka verlässt. Dann fährt der Text folgendermassen fort:

I, 16: Auf Ermahnung des Śaunaka beginnt Sauti damit, die Geschichte des Astīka ausführlich (vistāreņa) zu erzählen, indem er so anhebt: 'früher im Götterzeitalter lebten zwei schöne Töchter des Prajāpati, o Brahmane, zwei Schwestern, mit wunderbarer Schönheit versehen, o du Schuldloser. Diese beiden, Kadrū und Vinatā nämlich, waren Gattinnen des Kasyapa; vergnügt spendete ihr Gemahl, der dem Weltschöpfer ebenbürtige Kasyapa, von der höchsten Freude erfüllt, seinen beiden Ehefrauen (die Erfüllung) eines Wunsches. Und diese schönen Weiber, als sie die sehr vortreffliche Gewährung eines Wunsches durch Kasyapa gehört hatten, wurden wegen der Freude von grossem Vergnügen erfüllt. Kadrū wünschte sich als Söhne tausend Schlangen von gleichem Glanz, Vinatā aber zwei Söhne, die den Söhnen der Kadrū überlegen sein sollten und zwar sowohl an Kraft und Schönheit wie an Mut. Ihr gewährte der Gatte ihren Wunsch - einen überaus ersehnten Sohn; dann sprach Vinatā zu Kaśyapa: 'so sei es!' Und sie wurde vergnügt, als sie ihren ausgesprochenen Wunsch insoweit gewährt sah; denn sie, Vinatā, war zufriedengestellt, als sie zwei heldenhafte Söhne erlangt hatte, und ebenso Kadrū, als sie tausend gleich erhabene Söhne erhielt. 'Mit allem Eifer müssen die Leibesfrüchte behütet werden', so sprach der grosse Asket Kaśyapa zu seinen über ihre Wünsche freudigen Gattinnen und ging in den Wald'.

Sauti setzte fort: 'Nach langer Zeit gebar Kadrū tausend Eier, o grosser Brahmane, Vinatā aber zwei; und ihre Sklavinnen legten freudig die Eier in aufgeheizte¹ Töpfe für fünfhundert Jahre. Als nun fünfhundert Jahre vergangen waren, krochen die Söhne der Kadrū hervor, aus den Eiern der Vinatā liess sich aber kein Kinderpaar wahrnehmen. Dann zerbrach die Göttin, die askesenreiche Vinatā, nach Söhnen verlangend und (zugleich) beschämt², ein Ei und erblickte dort einen Sohn, der am Oberkörper entwickelt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nilakantha: sopasvedeşu üşmavatsu tatra hy andantarjalam üşmana sighranı ghanibhavati.

<sup>2</sup> N.: vrīditā sapatnyāh putrasamrddhyā lajjitā.

im übrigen aber nicht reif war; und dieser Sohn fluchte ihr, von Zorn ergriffen - so sagt die Tradition: 'weil ich, o Mutter, durch deine Neugierigkeit einen unentwickelten Körper erhalten habe, deswegen sollst du fünfhundert Jahre lang ihre Sklavin werden, deren Rivalin du bist. Und jener Sohn da, o Mutter, wird dich aus der Sklaverei erlösen; falls du ihn nicht durch Aufbrechen des Eies ebenso wie mich gliederlos oder verkrüppelt1 machst, den armen, dann musst du mit Bedacht seine Geburtsstunde nach mehr als fünfhundert Jahren erwarten, ihm übergrosse Kraft wünschend'. Nachdem der Sohn in der Weise der Vinata geflucht hatte ging er zum Himmel und wird dann2, o Brahman, beim Sonnenaufgang als Aruna gesehen [wie er auf dem Wagen der Sonne sitzt und als Pferdelenker dient].3 Und Garuda, der Schlangenverzehrer4, wurde zur rechten Zeit geboren; eben geboren verliess er die Vinatā und flog nach dem Himmel, um sich seine Nahrung zu holen, die ihm von dem Schöpfer bestimmt war, der gefrässige König der Vögel5, o du Tiger der Bhrgu's'.

I, 17—19 enthält den einleitenden Vers: 'zu jener Zeit begegneten sich die beiden Schwestern, o du grosser Asket, und bekamen (das Pferd) Uccaihsravas in einiger Entfernung zu sehen'. Dieser Vers gibt dazu Anleitung, dass Sauti dem Saunaka die wohlbekannte Sage von der Quirlung des Meeres und dem Kampf der Götter und Asuren über das amrta erzählt, die hier nicht weiter berücksichtigt zu werden braucht. Dann fährt die Geschichte von Kadru und Vinata dermassen fort:

I, 20: Sauti sagte: 'dies alles habe ich dir erzählt, wie das amrta gequirlt wurde, wo dies Pferd entstand, das schöne, unvergleichlich mutige. Es wahrnehmend sprach dann Kadrū zu Vinatā folgendermassen: 'von welcher Farbe Uccaihśravas ist, sage mir das, meine Liebe, ohne zu zögern'. Vinatā antwortete: 'weiss ist ja jener König der Pferde — oder wie dünkt es dir, du Schöne' Nenne du auch seine Farbe, dann wollen wir einmal wetten'.

Über vyanga vgl. Löders Festschr. E. Kuhn p. 319 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> tadā Grantha MS. für yadā.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die eingeklammerten Worte fehlen im Grantha MS. und sind wohl am ehesten als Interpolation zu betrachten.

Die LA. des Grantha MS. pannagasya(n)danah verdient wohl kaum den Vorrang.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Auch hier scheint mir die LA. der Devanägarfrezension den Vorrang zu verdienen.

<sup>6</sup> Uber den Inhalt vgl. JACOBI l. c. p. 5; ich komme unten weiter auf die Sage zurück.

Kadrū antwortete: 'mir kommt es vor, dass jenes Pferd einen schwarzen Schweif hat, du Schönlächelnde; wohlan, wette mit mir um den Verlust der Freiheit, du Strahlende!' Sauti setzte fort: 'derart machten sie eine Wette um den gegenseitigen Verlust der Freiheit, und gingen dann nach Hause mit den Worten: 'morgen werden wir einmal nachsehen'. Kadrū aber, die schlau handeln wollte, befahl ihren tausend Söhnen: 'verwandelt Euch in schwarze Haare, und hängt Euch schnell an das Pferd, damit ich nicht in Sklaverei geraten mag'. Jenen Schlangen aber, die sich ihren Worten nicht fügen wollten, fluchte sie: 'während des Schlangenopfers des weisen Pänduiden Janamejaya, des königlichen Sehers, wird Euch das Feuer verzehren'. Und diesen Fluch hörte der 'Grossvater' (Brahma) selbst, den überaus grimmigen, von Kadrū des Schicksals wegen ausgeworfenen. Im Verein mit allen Göttern freute er sich über das Wort aus Mitleid mit den Geschöpfen, da er die (ungeheuere) Menge der Schlangen sah. Denn jene besitzen furchtbar kräftiges Gift, sind sehr bissig1; und wegen ihres scharfen Giftes, und um den Geschöpfen nützlich zu sein, verlieh er (= Brahma) dem grossen Kāśyapa<sup>2</sup> das schlangenvernichtende Wissen.8 [Hier endet in der Devanagari-Rez. I, 20; das Grantha MS. hat aber noch drei śloka's, worin Kārkoţaka, eine Schlange, seiner Mutter verspricht, sich in schwarze Haare zu verwandeln und sich an Uccaihśravas zu hängen].

I, 21: Sauti setzte fort: 'als dann die Nacht zu dämmern anfing, beim Sonnenaufgang, als sich die Sonne erhob, machten sich die beiden Schwestern, Kadrū und Vinatā, zornig, wütend, um die Sklaverei gewettet habend, auf, um das Pferd Uccaihśravas sich aus der Nähe zu besehen, o grosser Asket'. [Es folgt die Beschreibung des Ozeans, die hier ruhig übergangen werden kann].

I, 22 ist wahrscheinlich ganz und gar Interpolation, es fehlt in dem Grantha MS.<sup>4</sup> Die Schlangen entschliessen sich endlich,

<sup>2</sup> Vgl. über ihn I, 1766 ff. 1964 ff.

¹ dantaśūka des Grantha MS. ist wohl nur eine leicht begreifliche Verdrehung von dandaśūka; die Bedeutung wäre jedenfalls dieselbe.

B Ich habe hier nach dem Grantha MS. übersetzt. WINTERNITZ IA. XXVII, 127 hat nämlich zu voller Evidenz bewiesen, dass die VV. I, 20, 12—16 b der Devanägart-Rezension nur eine ungeschickte Interpolation sind.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. WINTERNITZ IA. XXVII. 127. Es kommt mir sehr ungeschickt vor, dass in I, 22, 3 b gesagt wird: etasminn antare (nämlich während die Schlangen sich entschliessen, dem Befehl der Kadra Folge zu leisten) te tu sapatnyau panite tada // In einer ungeschickteren Weise könnte wohl kaum ein Zusammenhang zu Stande gebracht werden. Schliesslich bezeugt Nilakantha, dass nicht

der Mahnung der Kadrū Folge zu leisten, und hängen sich als schwarze Haare an Uccaihśravas. Es folgt eine erneute, kürzere Beschreibung des Ozeans.

I, 23: Nachdem nun Kadrū zusammen mit Vinatā den Ozean überschritten hatte, liess sie sich, die schnelle, bald in der Nähe des Rosses nieder. Dann erblickten diese beiden das trefflichste Ross, das sehr schnelle, wie es weiss war wie Mondstrahlen und einen schwarzen Schweif hatte. Und Kadrū brachte in Sklaverei die trübselige Vinatā, nachdem diese die vielen schwarzen Schweifhaare wahrgenommen hatte. Und als dann Vinatā in diesem Wettstreit besiegt worden war, lebte sie von Kummer gequält in Sklaverei. Inzwischen aber zersprengte Garuda, da die Zeit gekommen war, ohne (die Hülfe) seiner Mutter das Ei und wurde geboren, der glanzreiche. [Es folgt eine uns hier nicht interessierende Beschreibung des Garuda; die Götter fürchten sich vor ihm, preisen ihn mit einem Hymnus und bitten ihn kleinere Gestalt anzunehmen. Er willigt ein.<sup>2</sup>]

I, 24: [In diesem offenbar sehr stark interpolierten, oder vielleicht eigentlich gar nicht hierhergehörigen Adhyāya wird erzählt, wie die Sonne darüber zürnte, weil ihr niemand gegen Rāhu Hülfe brachte, und deswegen die Welt verbrennen wollte. Brahman befiehlt deswegen dem Garuda Aruna dahinzubringen, und jener wird so der Wagenlenker der Sonne und wehrt ihre Glut ab.<sup>3</sup>]

I, 25: 'Sauti fuhr fort: 'dann begab sich der heldenhafte, riesenkräftige Vogel, der nach Belieben umherflog, zu seiner Mutter, zum andern Ufer des Ozeans, wo die Vinatā, in jener Wette besiegt und überaus von Kummer gequält, in Sklaverei geraten war. Darauf rief einmal Kadrū die Vinatā, die neben ihren Kindern gebeugt (lebte), zu sich und sprach zu ihr folgendes: 'irgendwomitten im Meere gibt es eine liebliche, schöne Heimatsstätte der Schlangen, du Schöne; dahin führe mich, o Vinatā!' Dann trug

Dieser Vers fehlt im Grantha MS, (IA, XXVII, 128).

alle diesem Adhyāya zwölf Verse zuteilten, einige sogar nur fünf oder sechs (anye tu pañcaṣān pathanty api).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es fehlen im Grantha MS. von diesen Adhyaya die VV. 6, 7 b, 8 b, 12 —14 und 23—26 (IA. XXVII, 128. 133).

<sup>8</sup> Von diesem Adhyāya finden sich im Grantha-MS. nur die ślokas 3—4 a, die sich unmittelbar an I, 25, 2 anschliessen, was unzweifelhaft einen besseren Zusammenhang gibt, den nāmlich, dass Garuda vorläufig den Aruna auf seinem Rücken tragend zu ihrer Mutter jenseits des Ozeans bringt. Die Geschichte von der Sonne fehlt auch in Keemendra's Bhāratamañjarī und ist offenbar sehr später Zusatz (IA. XXVII, 128).

die Mutter des Adlers jene Mutter der Schlangen, und Garuda trug auf Befehl seiner Mutter die Schlangen. Der Vogel, Sohn der Vinatä, flog gegen die Sonne, und die Schlangen, von den Strahlen der Sonne gequält, wurden ohnmächtig; als nun Kadrü ihre Söhne in diesem Zustand erblickte, bat sie zu Śakra: 'heil sei dir, Herr aller Götter! heil sei dir, Vernichter des Vala! Heil sei dir, Töter des Namuci, Tausendäugiger, Gatte der Śacī! sei du durch Regen ein Retter¹ der durch die Sonne verbrannten Schlangen! Denn du bist unsere höchste Zuflucht, o Götterherr, du hast ja die Macht viel Regen fliessen zu lassen, o Burgbrecher. [Es folgen noch acht Strophen, in denen Kadrü den Indra mit verschiedenen Göttern, Zeitabschnitten u. s. w. identifiziert, die hier von keinem Interesse sind und zudem wohl ganz jungen Ursprungs sein müssen, obwohl sie sich auch in der Grantharezension finden.²]

I, 26: Indra lässt unaufhörliches Regen fallen; die Schlangen werden dadurch erquickt und gelangen mit ihrer Mutter zusammen zur Insel Rāmanīyaka.<sup>8</sup>

I, 27: Garuda trägt die Schlangen zur Insel, die als wahres irdisches Paradies beschrieben wird4; dann sprechen aber die Schlangen weiter zu Garuda (V. 11 ff.): 'trage uns zu einer anderen lieblichen Insel mit klarem Wasser, denn du, o Vogel, siehst bei deinem Umherfliegen viele schönen Gegenden.' Da bedachte sich der Beflügelte und sprach zu seiner Mutter Vinata: 'aus welchem Grunde muss ich, o Mutter, dem Wort der Schlaugen gehorchen?' Vinată antwortete: 'durch ein hartes Schicksal bin ich bei meiner Nebenbuhlerin Sklavin geworden, o Höchster der Vögel, indem ich mich auf eine Wette einliess, die durch den Trug der Schlangen falsch wurde'. Als somit die Mutter den Grund klargelegt hatte, sprach der Luftwandler durch dieses Unglück gequält diese Worte zu den Schlangen: 'was soll ich holen, was zu kennen lernen? welche Heldentat soll ich hier verrichten. damit ich aus der Sklaverei bei Euch befreit werde? saget mir die Wahrheit, ihr Schlangen!' Als die Schlangen dies gehört,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> plava, eigentlich 'Boot, Nachen', mag wohl hier etwa mit 'Retter' wiedergegeben werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> IA. XXVII, 128.

Der letzte Zug fehlt im Grantha-MS., vgl. IA. XXVII, 133.

Es fehlen im Grantha-MS. von dieser Beschriebung die VV. 1 a, 2 a—3 a, vgl. IA. XXVII, 133. Für den Zusammenhang sind sie kaum notwendig. Vgl. unten die Anmerkung zu Sup. 11, 5.

sagten sie zu ihm: 'hole durch deine Kraft den Soma, dann wird dir Erlösung aus der Sklaverei zu Teil werden, o Vogel'.

I, 28: 'Sauti fuhr fort: 'in der Weise von den Schlangen angeredet sprach Garuda zu seiner Mutter: 'ich gehe den Soma zu holen, ich wünsche aber Nahrung kennen zu lernen'. Vinatā antwortete: 'mitten im Ozean befindet sich die Heimat der Nisäda, (dort sind) tausende von Nisāda's, verzehre sie und hole den Soma! Nicht aber darfst du jemals daran denken, einen Brahmanen zu töten; denn unter allen Lebewesen ist der Brahmane sakrosankt, dem Feuer ähnlich. Wie Feuer<sup>1</sup>, Sonne, Gift oder Schwert wird ein Brahmane, wenn gereizt, denn als der Lehrer aller Lebewesen ist der Brahmane bekannt. Unter diesen und anderen Gestalten wird der Brahmane von den Gerechten gesehen; einen solchen darfst du, mein Sohn, niemals beschädigen, auch wenn du zürnen würdest. Die Brahmanen dürfen niemals gequält werden; denn weder Feuer noch Sonne würden jemals so zu Asche verbrennen. du Schuldloser, wie ein zorniger Brahmane von strengem Gelübde; deswegen sollst du an diesen verschiedenen Zeichen jenen besten der Zweigeborenen erkennen: der Brahmane ist unter den Lebewesen das erste, unter den Kasten der vornehmste, Vater und Lehrer'. Garuda sprach: 'wie sieht ein Brahmane aus, o Mutter? welches ist sein Charakter? welches seine Macht? Ob er wohl dem Feuer gleich glänzt? ob er dem Monde ähnlich ist? Damit ich an deutlichen Zeichen den Brahmanen zu erkennen vermöge, o Mutter, sollst du mir auf meine Fragen genau antworten'. Vinatā antwortete: 'wer in deine Kehle gelangend dich wie ein verschlungener Angelhaken brennt, wie glühende Kohle, o Sohn, den mögest du als einen Brahmanenstier erkennen. Einen Brahmanen darfst du niemals beschädigen, auch wenn du zürnen würdest.'2 Und aus Liebe zu ihrem Sohn sprach Vinatā zu ihm noch folgendes Wort: 'wer in deinem Magen nicht verdauen wird, den sollst du als Brahmanen erkennen'. Und ferner sprach Vinatā aus Sohnesliebe, da sie seine unvergleichliche Kraft kannte und einen Segensspruch aussagen wollte, noch dieses Wort, sie, die freudig war, obwohl sehr von Unglück gequält, da sie von den Schlangen betrogen worden war: 'deine Flügel möge der Wind beschützen, von hinten schütze dich Mond und Sonne; dein Haupt schirme der Feuergott, die Vasus deinen ganzen Körper.

<sup>1</sup> Vgl. zum Sinn Kathop. 1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieser Vers, nur eine unpassende Wiederholung von 5 b, fehlt im Grantha-MS. (ebenso wie 4 b—9 a, 12 b—13 a, 14 a und 16 a, vgl. IA. XXVII, 128).

Und ich, o Sohn, werde mich immer um deinen Segen und dein Glück kümmern, hier mich aufhaltend werde ich mich immer mit deinem Heil beschäftigen. Gehe, o Sohn, einen ungehemmten Weg zur Erfüllung deines Zieles!' Als er dann die Worte seiner Mutter vernommen hatte, streckte er seine Flügel aus und flog gegen den Himmel; dann gelangte der Starke zu den Nisada's, nach Beute begierig wie ein zweiter Todesgott. Dann zog er die Nisada's zu sich, er wirbelte den Staub himmelhoch auf; indem er das Wasser des Ozeans austrocknen machte, schüttelte er die in der Nähe wachsenden Bäume; dann sperrte der König der Vögel seinen Mund weit auf, nachdem er den Weg der Nisada's zugesperrt hatte - und dann begaben sich die Nisada's eilig dahin, wo der Mund des Schlangenverschlingers sich befand. Und sie gingen zu tausenden, durch Wind und Staub betäubt, in seinen überaus weit aufgesperrten Schlund ein, wie die verscheuchten Vögel in dem von Sturmwind geschüttelten Walde gen Himmel fliegen. Dann schloss der Vogel, der Quälgeist seiner Feinde, seinen Mund zu, wie er, der Starke, überall umherflog, und zerquetschte jene von vielen Fischen sich erhaltenden, der nach Beute verlangende Herr der Luftwandler'.

I, 29: 'Sauti fuhr fort: 'ein Brahmane mit seiner Gattin zusammen geriet in seine Kehle und verbrannte sie wie glühende Kohlen — zu ihm sprach der Vogel: 'o Brahmane, gehe schnell aus meinem geöffneten Schlund heraus! denn niemals darf ich einen Brahmanen töten, wenn er auch immer auf böses sänne'. Dem so sprechenden Garuda antwortete der Brahmane: 'diese meine Gattin, eine Niṣādafrau, soll mit mir zusammen herausgehen'. Garuda antwortete: 'nimm jene Niṣādafrau mit und gehe du schnell heraus; erquicke dich eilig, der du durch meinen Glanz keinen Schaden erfahren hast'. Sauti setzte fort: 'dann ging jener Brahmane mit der Niṣādafrau zusammen heraus, und, nachdem er den Garuda gegrüsst, begab er sich dahin, wo es ihm lieb war. Den gedankenschnelle König der Vögel aber streckte die Flügel aus und flog gegen den Himmel, nachdem jener Brahmane und seine Gattin weggegangen waren.

Dann erblickte er seinen Vater und wurde von ihm befragt und antwortete ihm, wie es sich ziemt, der unendliche; und zu ihm sagte sein Vater (Kaśyapa sprach): 'ob es euch immer wohl geht? ob es viel Nahrung gibt, mein Sohn? und gibt es wohl in der Menschenwelt für dich viel zu essen?' Garuda antwortete: 'meine Mutter ist immerhin gesund und mein Bruder und ebenso

ich selbst; in Bezug auf die viele Nahrung geht es mir aber nicht gut, o Vater. Von den Schlangen bin ich ja gesandt um den besten Soma zu holen — um meine Mutter aus der Sklaverei zu erlösen, werde ich ihn jetzt holen. Von meiner Mutter wurde mir dann gesagt: 'friss die Niṣāda's auf!' und obwohl ich sie zu tausenden verzehrte, wurde ich doch nicht satt. Deswegen sage mir du, Ehrwürdiger, andere Nahrung, damit ich nach Genuss derselben fähig werde, den Soma zu holen, o Herr. Damit ich Hunger und Durst lösche, sage mir, Ehrwürdiger, Nahrung'. Kasyapa antwortete: 'es gibt hier in der Götterwelt einen sehr herrlichen, berühmten Teich, wo ein herunterblickender Elephant immer seinen älteren Bruder, eine Schildkröte, nach sich schleppt. Ihren aus früherer Geburt stammenden Zorn werde ich dir vollständig erzählen, und höre du genau zu, und auch wie gross sie beide sind'. [Es folgt die Geschichte von den Brüdern Vibhavasu und Supratīka, die sich wegen eines Erbstreites gegenseitig fluchten, so dass der eine ein Riesenelephant, der andere aber eine riesenhafte Schildkröte wurde. Sie streiten sich immerfort. Kasyapa rät dem Garuda jene beiden zu verzehren]. Sauti setzte fort: 'nachdem er so zu Garuda gesprochen, gab er ihm einen Segensspruch: 'wenn du mit den Göttern kämpfst, dann sei dir im Kampf ein Glückszeichen der gefüllte Krug, Brahmanen, Kühe und was es sonst bestes gibt - auch ein schöner Segensspruch soll dir gehören, o Vogel. Wenn du im Kampfe mit den Göttern streitest, du Starker, dann sollen die Hymnen, die Opfersprüche, die Melodien, die Reinigungsmittel und die Opfer sowie alle Geheimlehren und alle Vedas dir Kraft spenden.'1 So von seinem Vater angeredet begab sich Garuda nach jenem Teiche. Er erblickte ihn mit seinem klaren Wasser, von allerlei Vögeln erfüllt, und als er sich nun, der furchtbar schnelle Vogel, des Wortes seines Vaters erinnerte, da ergriff er mit der einen Kralle den Elephanten, mit der anderen die Schildkröte und flog dann hoch gegen den Himmel hinauf, der Luftgänger.

Nachdem er die keine Stütze bietende Stätte<sup>2</sup> aufgesucht, begab er sich zu den Götterbäumen; und jene göttlichen, goldästigen<sup>3</sup> (Bäume) zitterten in Furcht von dem Winde seiner Flügel betroffen (indem sie dachten): 'möge er uns nicht niederbrechen'. Als der

te tubhyam balam däsyantiti sesah Nilakantha.
 Deutet nach Nilakantha auf den Luftraum (gagana).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Goldästig sind sie, weil sie auf dem goldenen (Meru)berge stehen, wo alles goldgefärbt wird (vgl. die Jätakas u. s. w.).

Vogel jene Bäume mit lieblichen Früchten so bebend sah, begab er sich zu anderen grossen Bäumen, die von anderer Gestalt waren: sie hatten goldene und silberne Früchte und Äste von Beryll, glänzend standen sie am Gestade des Ozeans. Zu ihm, dem Könige der Vögel, als er heranfliegend kam, der Gedankenschnelle, sprach dort der überaus hohe, riesengrosse Rauhinabaum. Rauhina sagte: 'auf jenem meinen grossen Ast, der sich über hundert Meilen erstreckt, lass dich nieder und verzehre jene beiden, Elephant und Schildkröte! Da flog der kräftige Vogelkönig schnell dahin, den von tausenden von Vögeln bewohnten, einem Berge ähnlichen Baum erschütternd, und zerbrach den dicht belaubten Ast'.

I, 30: Sauti fuhr fort: 'eben von den Krallen des starken Garuda berührt brach der Ast des Baumes, und er hielt den abgebrochenen Ast fest. Als er jenen grossen Ast2 gebrochen hatte, blickte er sich verschämt3 um und sah die Vālakhilya's, wie sie dort mit den Köpfen nach unten hingen. 'Dort hängen ja jene Heiligen, möge ich sie nicht töten, (so dachte er), nachdem er die asketreichen, hängenden grossen Heiligen erblickt hatte; 'herunterfallend würde sie jener Ast totschlagen' indem der Held so nachdachte, griff er mit den Krallen noch fester Elephant und Schildkröte; da der Vogelkönig sich wegen ihres Verderbens fürchtete, flog er auf und nahm den Ast in den Schnabel aus Rücksicht auf sie. Als die grossen Heiligen dieses sein Werk auch den Göttern unausführbar - sahen, da gaben sie von Verwunderung erschüttert dem grossen Vogel einen Namen: 'weil jener Vogel eine schwere (guru) Last auf sich genommen hat und aufgeflogen (ud-dina) ist, deswegen soll jener höchste der Vögel, der Schlangenvernichter, Garuda heissen. Dann flog er langsam herum, mit seinen Flügeln die Berge erschütternd: so flog er über viele Plätze, Elephant und Schildkröte tragend, aus Mitleid mit den Välakhilya's aber fand er keinen passenden Ort. Schnell

Der Rauhina bezeichnet wohl am ehesten den Sandelbaum, Trik. II, 6, 39; Här. 183; Ujjval. zu Un. 2, 55; an dieser Stelle soll es aber nach Nilakantha = rohin sein, was nach Medini n. 118 = rohitaka (Andersonia Rohitaka), asvattha (Ficus religiosa) oder vata (F. indica) ist. Zum Sandelbaum passt ja am ehesten das Epithet 'am Gestade des Meeres stehend', doch braucht hier kein bestimmter Baum gemeint zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das hier und anderswo vorkommende Wort mahāśākhā ist nach Bharata-mallika's komm. zu Bhattikāvya I, 2 nicht korrekt, da mahat nicht mit śākhā und anderen Worten zusammengesetzt werden darf, weil solche Wörter ihre gewöhnliche Bedeutung verlieren; mahāśākhā bedeutet somit 'die traditionelle Rezension eines vedischen Textes' u. s. w., vgl. Verf. MO. VIII, 173 f.

Dies muss wohl smayamano hier bedeuten.

begab er sich nach dem besten der Berge, Gandhamadana, und erblickte dort seinen Vater Kaśyapa in Askese versunken. Und auch der Vater erblickte ihn, den göttergestalteten Vogel, den mit Energie, Mut und Krast gerüsteten, den gedanken- und windschnellen, den berggipfelähnlichen, dem erhobenen Stabe Brahmans ähnlichen, den undenkbaren, nicht zu erblickenden, alle Wesen in Furcht versetzenden, den heldenhaften, grimmigen, dem hoch auflodernden Agni ähnlichen, den von Göttern, Dämonen und Gespenstern nicht zu bewältigenden, unbesiegbaren, den Zerspalter der Berggipfel, den Austrockner des Ozeans, den die Welten in Verwirrung bringenden, schrecklichen, dem verkörperten Weltuntergang ähnlichen. Als nun der ehrwürdige Kasyapa den sich nähenden erblickt und sein Dilemma erfahren hatte, sprach er folgendes Wort: 'mein Sohn, begehe keine voreilige Tat, damit du nicht sofort in Leid geraten wirst, damit dich nicht die Valakhilya's, die sich von Sonnenlicht ernähren, in ihrem Zorn verbrennen werden'. Sauti setzte fort: 'dann besänftigte Kaśyapa seines Sohnes wegen die ehrwürdigen Välakhilya's, die durch Askese ihre Sünden vertilgt hatten. Kasyapa sprach: 'die Energie Garuda's wünscht zum Heil der Geschöpfe1 eine grosse Tat zu vollziehen, das möget ihr zulassen, o Asketen!' Sauti setzte fort: 'so von dem Ehrwürdigen angeredet liessen jene Heiligen den Ast los und stiegen auf den heiligen Berg Himavant herunter, die nach Askese verlangenden. Wie sie dann weggegangen waren, fragte der Sohn der Vinatā mit durch den Ast entstellter Stimme seinen Vater Kaśyapa: 'Ehrwürdiger, wohin kann ich diesen Ast des Baumes wegwerfen? Einen menschenleeren Ort möge mir der Ehrwürdige zeigen!' Dann zeigte ihm Kasyapa einen menschenleeren Berg, dessen Gipfel durch Schnee versperrt war, der eben im Gedanken anderen (Wesen) unzugänglich war. Da flog Tärksya, der grosse Vogel, mit Schnelle gegen jenen Berg mit grossen Höhlen, indem er Ast, Elephant und Schildkröte festhielt. Nicht hätte ein von hundert Häuten verfertigter Riemen jenen kolossalen Ast des Baumes umwickeln können, welchen tragend der Vogel dahinflog. [Garuda lässt den Ast auf dem Schneegebirge fallen, Blumenregen, der Berg zittert u. s. w.] Dann liess sich Garuda, der vornehmste der Vögel, auf dem Gipfel des Berges nieder und verzehrte jene beiden, Elephant und Schildkröte. Nachdem nun Tärksya iene beiden, Schildkröte und Elephant, verschlungen hatte, flog er mit grosser Schnelle von dem höchsten Gipfel des Berges hinauf.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nämlich um sie von den Schlangen zu befreien,

<sup>12 - 20218.</sup> J. Charpentier.

Dann ereigneten sich bei den Göttern schreckerregende Portenta; dann glühte Indra's Keil aus Furcht auf. [Verschiedene böse Vorzeichen: Kometen, Blutregen, die Kränze der Götter welken u. s. w.] Satakratu, der jene grausigen Vorzeichen sah, und mit den Göttern zusammen von Furcht erschüttert war, fragte dann Brhaspati: 'weswegen, o Ehrwürdiger, haben sich schreckliche Vorzeichen auf einmal eingestellt? Ich sehe keinen Feind. der uns zum Streit herausfordern könnte'. Brhaspati antwortete: 'deiner Sünde wegen, o Götterherr, deines Hochmuts wegen, Satakratu, und wegen der Askese der grossen, hochheiligen Välakhilya's kommt der Vogel, Sohn des Asketen Kasyapa und der-Vinatā, um den Soma zu rauben, der starke, beliebige Gestalt annehmende. Jener bester der Vögel vermag es auch von den Starken den Soma zu rauben - ihm traue ich alles zu, auch das unmögliche würde er vollbringen'. Sauti setzte fort: 'als Śakra jenes Wort vernommen, sprach er zu den Somawächtern: 'ein Vogel von grossem Mut und Kraft schickt sich an, den Soma zu rauben. Ich hier wecke euch auf, damit er ihn nicht mit Gewalt fortnehme - denn unvergleichlich ist seine Stärke, so hat Brhaspati gesagt'. [Die Somawächter stellen sich auf, ihre Bewaffnung.]

I, 31: Saunaka sprach: 'welches war die Sünde des Indra, welches sein Übermut, o Sūtasohn? Wie entstand Garuda durch die Askese der Vālakhilya's? und wie war dann der Vogelkönig Sohn des Brahmanen Kasyapa! wie wurde er allen Wesen überlegen und unsterblich? und wie konnte der Vogel nach Belieben umherfahren, nach Belieben Kraft annehmen? Das wünsche ich zu vernehmen, falls es in der alten Legende erzählt wird'. Sauti antwortete: 'das, nach dem du mich fragst, ist ein Gegenstand der alten Legende — höre es von mir im Abriss, o Brahmane.

Als der Prajāpati Kasyapa Söhne verlangend ein Opfer veranstaltete, da halfen fürwahr Heilige, Götter und Gandharven mit.
Da wurde von Kasyapa Sakra mit dem Herbeiholen von Brennholz beauftragt und die Vālakhilya-Heiligen und die übrigen
Götterschaaren. Sakra aber, der Herrscher, trug eine seinen
Kräften entsprechende felsenähnliche Last von Brennholz zusammen und brachte sie ohne grosse Mühe herbei. Da wurde er
gewahr, wie die kleinen, daumengrossen Heiligen alle zusammen
einen dünnen Paläsazweig herbeischleppten, und wie sie mit ihren
durch nahrungslose Askese fast hingeschwundenen Gliedern in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eigentlich 'hoch wie die innere Seite des Daumens' (angusthodara-varsmanah).

einer wassergefüllten, ganz winzigen Pfütze sich mit schwachen Kräften abmühten. Von Verwunderung erfüllt lachte sie der auf seine Kräfte stolze Burgbrecher alle aus, holte sie schnell ein, sprang über sie und verhöhnte sie. Von Zorn erfüllt und heftig aufgereizt fingen sie dann eine grosse Tat an, die dem Sakra Furcht einjagen sollte. Jene askesreichen Brahmanen opferten nach dem Ritus dem Feuergotte mit verschiedenen Sprüchen - und in welcher Absicht das vernehme jetzt! 'Es möge entstehen ein zweiter Herrscher aller Götter, nach Belieben sich bewegend. beliebige Kraft besitzend, dem Götterkönige Furcht einjagend. dem Indra an Mut und Kraft hundertfach überlegen und auch sehr schnell, schrecklich (für Indra)1 möge er durch die Frucht unserer Askese sein' so (sprachen) jene von strengem Gelübde. Als Satakratu, der Götterkönig, dies vernahm, wurde er sehr von Reue ergriffen und suchte bei dem geblübdestrengen Kasyapa seine Zuflucht. Wie dann der Prajāpati Kaśyapa dies von dem Götterkönige vernahm, begab er sich zu den Vālakhilya's und wünschte ihnen Erfolg bei ihrer Arbeit. 'Ebenso sei es dir' erwiderten ihm jene Sprecher der Wahrheit; zu ihnen sprach dann nach beschwichtigenden Worten der Prajapati Kasyapa: 'dieser ist durch das Geheiss eines Brahmanen als Indra der Dreiwelt geschaffen worden, um dieses Indra willen habt Ihr Kasteiung geübt, o Asketen. Nicht möget ihr das Brahmanenwort eitel machen, meine Besten, denn eure Entscheidung habt ihr nicht in eitler Absicht gefasst. Möge denn dieser Indra ein überaus kräftiger und weiser (Indra) der Vögel werden; möget Ihr diesem flehenden Götterkönige Gnade erweisen!' So von Kaśyapa angeredet antworteten ihm die askesreichen Välakhilya's, nachdem sie Prajapati, den höchsten Heiligen, verehrt hatten: 'um dieses Indra willen haben wir uns alle abgemüht, o Prajāpati, und wegen Nachkommen hast du dein Unternehmen angefasst; so nimm denn du dieses Resultat unseres Werkes entgegen, und handle du jetzt so, wie du es am besten findest'. Sauti fuhr fort: 'eben zu dieser Zeit hatte die göttliche Tochter Daksa's, die schöne, ruhmreiche Vinatā, die sich Kinder wünschte, Askese geübt, indem sie sich fest an ihr Gelübde hielt; jetzt hatte sie sich gebadet und begab sich, von Schönheit strahlend, zur rechten Zeit zu ihrem Gatten; zu ihr sprach da Kaśyapa: 'das Unternehmen, das du, o Göttin, angefasst hast, wird resultatreich werden - du wirst zwei Söhne gebären, grosse Helden, Beherrscher der Dreiwelt. Durch die Askese der Vālakhilya's und zugleich durch meinen Wunsch geboren,

<sup>1</sup> So Nilakantha.

werden jene beiden Söhne höchst ausgezeichnet werden, in der Dreiwelt verehrt'. Und weiter sprach zu ihr der ehrwürdige Kaśyapa: 'behüte mit Sorgsamkeit jene grosses verheissende Leibesfrucht! Jene beiden sollen das Herrscheramt über alle Vögel verwalten, die von den Menschen verehrten Helden, die Vögel, fähig jede Gestalt anzunehmen'. Da sprach Prajapati freundlichen Sinnes zu Satakratu: 'jene beiden heldenhaften Brüder sollen deine Begleiter sein: von dir soll ihnen kein Schaden zugefügt werden, o Burgbrecher, möge deine Reue vergehen, o Sakra, du wirst der Indra verbleiben. Nicht sollst du weiter in derselben Weise die Sprecher des heiligen Wortes beleidigen, nicht sollst du in Übermut jene verachten, deren Worte wie Donnerkeile, sehr jähzornig sind.' So angeredet ging Indra ohne Frucht zum Gipfel der Dreiwelt; und Vinatā, die ihr Ziel gewonnen, wurde sehr froh. Sie gebar zwei Söhne, Aruna und Garuda, von ihnen war Aruna ein Krüppel und wurde der Vorläufer des Sonnengottes. Den Garuda aber weihte Nara1 zum Königtum unter den Vögeln - dessen überaus grosse Tat wirst du jetzt vernehmen, o Bhrgusohn'.

I, 32: Sauti fuhr fort2: 'als dann, o Brahmanenherr, (das Götterheer) in dieser Weise aufgestellt war, nahte sich Garuda, der Vogelkönig, schnell den Göttern. Als jene diesen riesenstarken (Vogel) gewahr wurden, zitterten sie, und alle ihre Waffen schlugen gegen einander. Dort befand sich nun der unermessliche, dem Feuer und Blitz ähnliche Bhaumana<sup>3</sup>, der grossmütige Wächter des Soma. Von dem Vogelkönige mit Flügeln, Schnabel und Krallen zermetzelt, ertrug er einen Augenblick den ungleichen Kampf und wurde dann getötet. Mit dem Winde seiner Fittiche wirbelte der Vogel grosse Staubwolken auf; indem er die Welten finster machte, überhäufte er mit dem Staub die Götter. Von ienem Staub überhäuft gerieten die Götter in Betäubung, von dem Staub bedeckt sahen die Somawächter nichts. In dieser Weise verwirrte Garuda den dritten Himmel, mit Flügel- und Schnabelschlägen vernichtete er die Götter. Da spornte der tausendäugige Gott eilig den Vayu an: 'zerstreue jene Staubwolken, das ist dein Amt, o Windgott!' Da trieb der starke Vāyu schnell die Staubwolken auseinander; als es dann hell geworden, bedrängten die Götter den Vogel. Laut schrie der Starke wie eine Donnerwolke

Nach Nilakantha ist Nara = Hiranyagarbha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Geschichte knüpft hier unmittelbar an I, 30 an.

<sup>\*</sup> Nach Nilakantha soll dies Viśvakarman sein; Bhaumana ist aber offenbar = Bhauvana im Sup.

am Himmel, alle Wesen in Furcht versetzend, wie er von den Göttern verwundet wurde. Der riesenstarke Vogelkönig, der Vernichter der Feinde, flog auf; nach dem Vogel, der sich über den Göttern befand, flogen auf alle Götter zusammen mit Indra, gepanzert, und übersähten ihn mit allerlei Waffen, mit Speeren, Keulen, Wurfspiessen, Holzkeulen, mit glühenden Scheermessern und mit sonnenähnlichen Wurfscheiben. Von allen Seiten mit Haufen von verschiedenen Waffen überhäuft, den Streit zu einem wirren Durcheinander machend zitterte der Vogelkönig gar nicht. Sie im Luftraum gleichsam verbrennend wehte der hellglänzende Sohn der Vinata mit Flügeln und Brust überall die Götter fort. Auseinandergetrieben, von Garuda bedrängt flohen die Götter, von seinem Schnabel und den Krallen verwundet liessen sie viel Blut fliessen. Die Sädhya's zusammen mit den Gandharva's flohen nach Osten, die Vasus begaben sich mit den Rudra's zusammen1 von dem Vogelkönige bedrängt nach Süden; nach Westen gingen die Aditya's, die Nāsatya's aber nach der nördlichen Himmelsrichtung, das eine Mal aufs andere . . . . . 2 und kämpfend, die sehr starken. Mit dem heldenhaften Asvakranda und Renuka, mit dem Helden Krathana und Tapana, mit Ulūka, Śvasana und Nimesa, mit Praruja und Pulina3 begann der Luftgänger, der König der Vögel Streit. Jene zerspaltete der Sohn der Vinata mit Flügeln, Krallen und Schnabel wie der erzürnte Siva4 beim Ende des Weltalters, eine Geissel der Feinde.<sup>5</sup> Jene sehr starken, sehr kräftigen wurden von ihm in mehrfacher Weise zerhauen; sie glänzten rot, indem sie Blutregen entliessen, wie (abendliche) Wolkenmassen. Nachdem der Vogelkönig jene insgesamt des Lebens beraubt hatte, schritt er nach dem Soma weiter und erblickte überall Feuer; hoch lodernd verhüllte es mit seinen Flammen das ganze Firmament es gleichwie verbrennend, heisstrahlig, von einem grimmigen Winde angefacht. Dann schuf sich der grosse Garuda, der fromme, neunzigmal neunzig Munde, trank dann sehr schnell mit diesen Munden Flüsse auf und kehrte mit Schnelle zurück. Das lodernde Feuer nun überhäufte der Vogel,

Die LA. rudrāḥ in B ist unanwendbar; in C steht das richtige rudraiḥ.
² prekṣamāṇā muss wohl doch korrupt sein; die richtige LA. vermag ich aber nicht zu entraten.

Nılakantha sagt, dass diese neun Yakşa's seien; nach Sup. 23, 3 ff. sind sie aber Schlangendämonen, worüber weiter z. St.

<sup>4</sup> binākī.

<sup>5</sup> parantapah C; parantapa in B ist eine Nachlässigkeit, da es nicht an den Brahmanen Saunaka gerichtet sein kann.

der Bedränger der Feinde, mit den Flüssen; dann schuf er sich eine andere, kleine Gestalt, (nach dem Soma) hervorzudringen wünschend, nach dem er das Feuer zufriedengestellt hatte.'

I, 33: Sauti fuhr fort: 'goldfarbig geworden, flammend wie ein Strahlenhaufen drang der Vogel mit Gewalt hervor wie eine Wassermasse dem Meere entgegen. In der Nähe des Soma erblickte er ein Rad mit messerscharfen Rändern, ein scharfschneidiges, aus Eisen gemachtes, das ewig rotierte; von Aussehen war es wie die glühende Sonne, grimmig, die Somaräuber zerschneidend; es war eine überaus grausige Maschine, von den Göttern gut zusammengefügt. Nachdem der Vogel dessen Inneres betrachtet hatte, flog er rund darum herum; dann flog er zwischen die Speichen hinein, in einem Augenblick seinen Körper zusammenziehend. Und dort unter dem Rade erblickte er zwei Riesenschlangen, glühend wie das lodernde Feuer, mit blitzenden Zungen, sehr stark, mit funkelnden Rachen und Augen, mit Gift in den Blicken, überaus grausig, immer voll Zorn und Hochmut, die da den Soma bewachten. Ihre immer wütenden Augen schliessen sich niemals; wenn jemand nur von einem der beiden erblickt würde, er wäre im Nu zu Asche verwandelt worden sein. Eilig verschloss Suparna ihre Augen mit Staub; wie sie ihn nicht erblicken konnten, hieb er überall auf sie los. Auf ihre Körper tretend zeriss sie der Vogel, Vinata's Sohn, dann eilte er zum Soma hin. Nachdem er den Soma ausgerissen1 und die Machine2 losgeschlagen hatte, flog er, der starke, heldenhafte Sohn der Vinata eilig auf. Ohne ihn zu trinken holte der Vogel den Soma und entfloh eilig, ohne Ruhe flog er hin, die Sonnenglut vermeidend. Im Himmelsraum begegneten sich dann der Sohn der Vinatä und Vișnu, und Nărăyana war mit seiner Tat, wobei er keine Gier gezeigt hatte3, sehr zufrieden. Dann sprach der keinem Wechsel unterworfene Gott zu dem Vogel: 'ich gewähre dir einen Wunsch'; der Vogel aber wünschte: 'mag ich über dir4 meinen Platz haben'. Und ferner noch sprach er zu Näräyana dieses Wort: 'möchte ich

Die Vorstellung vom Soma ist hier wie anderswo nicht klar. Nilakantha fasst es so auf, als ob es sich um einen Krug voll Soma (amrtakumbha) handelte; dagegen spricht aber samutpätya, was eher auf die Somapflanze deuten würde; andrerseits heisst es sofort nachher 'ohne ihn zu trinken' (apītvā) u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Messerrad.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Indem er ja nicht selbst vom Soma trank,

<sup>4</sup> Nämlich auf seiner Standarte (upari dhvaja ity arthali Nīl.).

ohne den Soma nicht alternd und unsterblich sein' - 'So sei es' antwortete da Vișnu dem Sohne der Vinatā; nachdem nun Garuda die Erfüllung jener Wünsche entgegengenommen, sagte er zu Visnu: 'ich möchte auch dir einen Wunsch gewähren, möge der Ehrwürdige nur wählen!' Da erwählte sich Visnu den starken Garutmant zum Reittier und machte sich eine Standarte, der Ehrwürdige, (indem er) zu ihm (sagte): 'da oben wirst du deinen Platz haben'. Indem der Vogel zu dem Gotte: 'so sei es' sprach, flog er eilig weiter, den Wind an Schnelle übertreffend, der pfeilschnelle. Auf Garuda, den besten, vornehmsten der Vögel, wie er den Soma raubend dahinflog, schleuderte Indra im Zorn seinen Donnerkeil; Garuda aber, der Vogelkönig, wie er von dem Keile betroffen wurde, sprach mitten im Kampfgeschrei<sup>1</sup> leise lächelnd mit sanfter Stimme zu Indra: 'dem Heiligen werde ich Ehre erweisen, aus dessen Gebein der Keil versertigt ist, und dem Keile und sogar dir, o Satakratu. Diese eine Feder lasse ich fallen, dessen Ende du nicht erwischen wirst, von dem Niederfallen des Keiles bin ich ja nicht in geringstem Grade beschädigt worden.' Indem der Vogelkönig dies sagte, liess er die Feder fallen; alle Wesen freuten sich, wie sie die wunderschöne Feder fallen sahen, und gaben dem Garutmant Namen, indem sie auf die Feder hinzielten: 'der Schöngefiederte (suparna) soll dieser heissen'. Wie nun der tausendäugige Burgbrecher dieses grosse Wunder gesehen, dachte er: 'ein grosses Wesen fürwahr muss dieser Vogel sein' und sprach: 'deine Kraft wünsche ich kennen zu lernen, die höchste, unübertreffliche, und mit dir, o bester der Vögel, wünsche ich eine Freundschaft ohne Ende'.

I, 34: Garuda antwortete: 'Freundschaft sei zwischen mir und dir, wie du es wünschest, o Burgbrecher; meine Kraft aber lerne zu kennen, die grosse, nicht zu bezwingende; Leute von gutem Benehmen heissen es freilich nicht gut, dass man selbst seine Kräfte und seine Tugenden preist, o Satakratu. Nachdem ich aber Freundschaft geschlossen werde ich von dir, o Freund, befragt antworten — denn ganz ohne Grund² darf Selbstlob nicht ausgesprochen werden. Die Erde mit Bergen und Wäldern, mit Ozeanen und Wassern würde ich auf einem Flügel tragen, sogar wenn du dich daran hängtest, o Sakra. Oder auch würde ich alle Welten mit Totem und Lebendem, wären sie zusammengeballt,

i äkrande kalakale Nilakantha.

Nilakantha fügt zu: nimitte ranabhāmau satroh purastād ātmastāvo 'pi kartavya iti bhāvah.

ohne müde zu werden, tragen können — wisse, dass meine Kraft so gross ist!'

Sauti fuhr fort: 'Indra aber, der höchste aller Herrscher, der Götterkönig, der sich um das Wohl der Welt kümmerte, sprach zu dem Helden, der so redete: 'so wie du es gesagt hast, glaube ich dir alles; nimm also jetzt meine höchste Freundschaft im Empfang! Da du ja den Soma nicht brauchst1, so gib ihn mir! denn jene Wesen würden uns beschädigen, denen du ihn spenden würdest.' Garuda antwortete: 'mit Rücksicht auf ein bestimmtes Ziel wird dieser Soma von mir weggeführt, nicht aber werde ich ihn irgend jemandem zum Trinken verschenken. Wo ich ihn gerade niedersetzen werde, o Tausendäugiger, davon nimm du ihn eilig weg, du Herr der Dreiwelt.' Sakra antwortete: 'mit dem Worte bin ich zufrieden, das du geäussert hast, o Vogel; welchen Wunsch du hegst, nimm von mir seine Erfüllung entgegen, o höchster der Vögel!' So angeredet erwiderte er, indem er sich der Söhne der Kadrū und des wegen der Sklaverei seiner Mutter begangenen Frevels erinnerte, folgendes: 'wo ich doch alles vermag, werde ich dein Verlangen erfüllen; nur möchten, o Sakra, die kräftigen Schlangen meine Nahrung sein'. Der Vernichter der Dämonen antwortete 'jawohl' und ging nach ihm zu dem Gotte der Götter, dem grossen Hari, dem Herrn der Yogin's. Auch jener stimmte dem zu, was Garuda gesagt hatte; dann äusserte ferner der hehre Herr der dreiundreissig folgendes Wort: 'ich werde den (von dir) niedergelegten Soma holen' so rief er ihm nach.

und von heute an sei meine Mutter frei von Sklaverei; wie jenes Wort von Euch geäussert wurde, so ist es von mir erfüllt worden. Da gingen die Schlangen zum Baden, nachdem sie ihm gesagt: 'so sei es!' Sakra aber riss den Soma an sich und kehrte zum höchsten Himmel zurück. Da kamen die Schlangen, nach Soma lüstern, nachdem sie gebadet und gebeten, froh, mit glückverheissenden Sachen behängt, zu dem Platze zurück, wo der Soma auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Weil ihm Vişņu ja ohne Genuss des Soma Unsterblichkeit verliehen hatte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine Zeile ist mir unverständlich.

das Kuśabett gelegt worden war. Da aber die Schlangen sahen, dass er weggenommen und dass ihr Frevel¹ gerächt worden war, da beleckten sie die Grashalme, indem sie dachten: 'hier war der Platz des Soma'. Wegen dieser Tat wurden die Zungen der Schlangen gespalten; und die Darbhagräser wurden wegen der Berührung mit dem Soma reinigend. So wurde der Soma von ihm, dem grossen Garuda, geraubt und wieder zurückgebracht, und die Schlangen wurden doppelzüngig gemacht. Und Suparna, der sich sehr freute, verweilte mit seiner Mutter dort im Walde; Schlangenverzehrer, von den Vögeln als der höchste gepriesen, mit unermesslichem Ruhm erfreute er die Vinatā'. [Śravanaphala].

Eine weitläufigere Diskussion des Inhalts des eben angeführten MBh.-Abschnittes kann erst im Verein mit der Behandlung des Suparnādhyāya durchgeführt werden, und zwar deswegen weil das Epos offenbar hier der älteren Quelle gefolgt ist und infolgedessen öfters den einzigen Wegweiser durch die fast undurchdringlichen Schwierigkeiten des Suparnādhyāya bietet. Zudem muss im letzten Kapitel, wo ich über die Entstehung und Entwicklung der Suparnasage in einem Zusammenhang zu handeln versuchen werde, der epische Text — der doch das ausführlichste Dokument für unser Studium jener Sage bildet — auch berücksichtigt werden. Deswegen sollen hier nur die Hauptpunkte des MBh.-Abschnittes der grösseren Übersichtlichkeit wegen kurz zusammengefasst werden.

Im Gegensatz zu dem Verhältnis, das noch im SBr. waltete, dass die Geschichte von Kadrū und Vinatā (vyākhyānam saupar-mīkādravam) nur in ziemlich losem Zusammenhang mit der vom Somaraub stand², sind hier wie im Suparnādhyāya beide Sagen fest und unaflöslich in einander geschlossen worden. Dass dies aber — trotzdem die Sage von Kadrū und Vinatā unzweifelhaft eine sehr alte ist — kaum ein ursprünglicher Zug sein kann, scheint der Rigveda zu beweisen, wo jedenfalls bis jetzt keine Spuren der Kadrū-Sage aufgefunden worden sind. Dies mag aber später näher ausgeführt werden.

Kadrū und Vinatā sind Töchter des Prajāpati — darunter wird offenbar Dakṣa zu verstehen sein³ — und an den Prajāpati Kasyapa vermählt, der ihnen auf ihren Wunsch gewährt, dass Kadrū 1000 Schlangen, Vinatā aber zwei mächtigere Söhne ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nämlich der Betrug an Vinatā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl, oben p. 162 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dies geht zur Genüge aus MBh. I, 2520 f. u. a. Stellen hervor, vgl. weiter im nächsten Kapitel.

bären soll. Die beiden legen Eier, woraus nach 500 Jahren Schlangen hervorkriechen; Vinatä aber öffnet eins ihrer Eier, woraus dann der nur halbfertige Aruna hervorkommt, der seiner Mutter flucht, dass sie Sklavin werden würde, bis ihr zweiter Sohn sie befreien wird<sup>1</sup>; dieser wird dann Wagenlenker der Sonne. Nach noch 500 Jahren wird Garuda geboren.<sup>2</sup>

[Die Abschnitte I, 17—19 enthalten die Sage von der Quirlung des Ozeans, die offenbar mit der Suparnasage von Anfang an nichts zu tun hatte und aus ganz losen Gründen darin einge-

stopft worden ist].3

Demnach folgt dann die eigentliche Geschichte, die durch die Wette zwischen Kadrū und Vinatā eingeleitet wird. Beide erblicken das Pferd Uccaihśravas, Vinatā behauptet nun, es sei ganz weiss, Kadrū aber, sein Schweif sei schwarz; durch Drohungen veranlasst sie einige der Schlangen, sich in schwarze Schweifhaare zu verwandeln und gewinnt dadurch die Wette. [Die bei dieser Gelegenheit vorkommenden wiederholten Beschreibungen des Ozeans sind natürlich spätere Zutat]. Vinatä wird nun die Sklavin der Kadrū; einige Zeit nachher kommt Garuda aus dem Ei hervor.4 [Die Geschichte von Sürya und Rähu in I, 24 ist unursprünglich und hatte wohl von Anfang an mit Aruna als Wagenlenker der Sonne nichts zu tun]. Vinatā und Garuda bringen die Schlangen nach einer Insel im Meere, wobei sie von der Sonnenglut beinahe verbrannt werden. Kadrū preist den Indra in einem Hymnus, dieser lässt Regen fallen und erquickt die Schlangen. Diese werden von Garuda anderswohin geführt und erzählen ihm, dass er sich und seine Mutter durch Herbeiholen des Soma erlösen kann.

Nun will Garuda den Soma sofort holen, sieht sich aber zuerst nach Nahrung um. Vinatā rät ihm, die am Ozean lebenden Nisāda's zu verzehren; jedoch darf er keinem Brahmanen Schaden zufügen. Garuda handelt nach ihrem Rat, fühlt sich aber immer noch hungrig. Er erblickt seinen Vater Kasyapa, der ihm die Anweisung gibt, die an einem See lebenden Riesenelefanten und

¹ Dass Aruna seiner Mutter fluchte wird in Sup. 3, 4 erwähnt, wo aber der Inhalt des Fluches nicht vorkommt. Das scheint darauf zu deuten, dass hier im Sup. späterer Zusatz vorliegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies nochmals in I, 23 (dort wohl besser am Platz).

<sup>3</sup> Über das Alter dieser Sage wird im letzten Kapitel gehandelt werden.

<sup>4</sup> Es fragt sich, ob nicht dies der ursprüngliche Gang der Sage sein kann; darüber weiter im nächsten Kapitel.

Riesenschildkröte zu verzehren. [Die Vorgeschichte jener beiden Wesen]. Garuda erfasst die beiden Monstra und trägt sie nach dem Baume Rauhina, um sie dort zu verzehren. Der Ast, auf den er sich niederlassen will, bricht; Garuda erfasst ihn, fliegt nach dem Gandhamadana und lässt dort die am Aste hängenden Välakhilya's herunter, wirst ihn weg und frisst die beiden Ungetüme auf.

Im Himmel zeigen sich unheilverkündende Zeichen; Brhaspati erzählt den Göttern, dass Garuda den Soma rauben werde, worauf sie sich rüsten. Indra habe einst beim Opfer Kaśyapa's die Välakhilya's verhöhnt, worauf jene ihm fluchten, dass er einem anderen Indra unterwürfig sein sollte. Infolge der Bitte Kaśyapa's wird der Fluch dahin geändert, dass die Söhne K:s Herrscher der Vögel werden sollen.

Garuda fliegt zum Himmel empor, besiegt die Götter, beseitigt alle Hindernisse und raubt den Soma, ohne ihn aber zu trinken. Er wird Freund des Visnu; Indra sucht ihn mit dem vajra zu töten, er lässt aber nur aus eigenem freiem Willen eine Feder fallen. Indra schliesst mit ihm einen Verbund, und Garuda verspricht ihm, den Soma unvermindert zurückzugeben. Während nun Garuda die Schlangen, denen der Soma auf Kusagräsern vorgesetzt war, auffordert, vor dem Geniessen desselben ein rituelles Bad zu nehmen, raubt Indra den Trank und führt ihn zum Himmel zurück. Die Schlangen lecken die Kusagräser und werden dadurch doppelzüngig.

Damit sind wir vorläufig mit dem Mahābhārata fertig; ehe ich aber zur Behandlung des Suparnādhyāya selbst übergehe, soll hier auch eine Stelle des Rāmāyana, worin eine Episode der Suparnasage kurz gestreift wird, im Vorübergehen berücksichtigt werden.

In Rām. III, 35, 1 ff.<sup>2</sup> wird geschildert, wie Rāvaṇa nach Anhören der Schilderung der Śūrpanakhā seinen Wagen besteigt und zum Ufer des Ozeans fährt, um den Büsser Mārīca zu besuchen. Bei der Beschreibung der Sachen, die er am Gestade des Meeres erblickt, folgt dann auch in III, 35, 27—36 die des Baums Subhadra:

Aus dieser Episode — wie auch aus dem Suparnadhyaya — geht zu Genüge hervor, dass schon zu jener Zeit Indra weit auf dem Wege zu der lächerlichen Rolle, die ihm in den buddhistischen Schriften zu Teil wird, gegangen war, während Visnu ihn vollständig von seiner hohen Stellung verdrängt hatte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die Konkordanz bei Jacobi Rāmāyana p. 229.

tatrāpasyat sa meghābham nyagrodham munibhir vytam | 27 || samantād yasya tāh śākhāh śatayojanam āyatāh | yasya hastinam ādāya mahākāyam ca kacchapam | 28 | bhaksārtham garudah śākhām ājagāma mahābalah / tasva tām sahasā śākhām bhūrena patagottamah // 29 // suparnah parnabahulām babhanjātha mahābalah | tatra vaikhānasā māsā vālakhilyā marīcipāh | 30 || ājā babhūvur dhūmrāś ca samgatāh paramarsayaḥ / tesām dayārtham garudas tām śākhām śatayojanām | 31 || bhagnām ādāya vegena tau cobhau gajakacchapau | ekapūdena dharmātmā bhaksayitvā tadāmisam | 32 | nisūdavisayam hatvā šākhayā patagottamah [ praharsam atulam lebhe moksayitvā mahāmunin | 33 | sa tu tena praharsena dvigunīkrtavikramah | amrtanavanartham vai cakara matiman matim | 34 | ayojālāni nirmathya bhittvā ratnagrham varam | mahendrabhavanād guptam ājahārāmrtam tataḥ | 35 || tam maharsiganair justam suparnakrtalaksanam | nāmnā subhadram nyagrodham dadarsa dhanadānujah | 36 |

'Dort erblickte er einen wolkengleichen Nyagrodhabaum, von Heiligen umgeben (oder: erfüllt)¹, dessen Äste sich nach allen Richtungen hundert Meilen weit ausbreiteten. Den Elefanten mitbringend und die riesenhafte Schildkröte begab sich der starke Garuda zu dessen Ast, um sie zu verzehren. Suparna aber, der starke Vogelkönig, zerbrach damals auf eins jenen blatterfüllten Ast durch seine Schwere. Dort hatten sich die bohnengrossen² Vaikhānasa's, die von Sonnenstrahlen lebenden Vālakhilya's, die Āja's und Dhūmra's, die grossen Heiligen, gesammelt. Aus Mitleid mit ihnen nahm Garuda eilig jenen hundertmeiligen, abgebrochenen Ast auf und die beiden, Elefant und Schildkröte, hielt er, der Fromme, mit einer Kralle fast; nachdem der Beste der Vögel jene Nahrung verzehrt hatte, tötete er mit dem Aste das

Warum HERTEL WZKM. XXIII, 322 das Wort vrtam speziell unterstrichen hat, verstehe ich gar nicht; aus diesem Worte geht jedenfalls nicht hervor, ob sich die Heiligen unter oder auf dem Baume befanden. Ebensowenig scheint mir tatra in V. 30 zu beweisen. Auf die Frage über das Verhalten des Räm. zum Sup. und MBh, komme ich im nächsten Kapitel zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anders kann wohl māṣāh hier nicht gedeutet werden. Dass māṣa hier wie bei späteren Lexicographen (Trik, Hem.) 'Dummkopf' bedeuten sollte, dafūr kann ich einen Grund nicht ausfindig machen. Vgl. auch die v. l. māṣaprastha (fūr vāna°) bei Hopkins Epic Mythology p. 177.

Niṣādavolk und erfuhr die höchste Freude, nachdem er die grossen Heiligen losgelassen hatte.¹ Durch jene Freude fürwahr wurde seine Kraft verdoppelt; er, der Kluge, richtete auf das Herbeiholen des Soma seinen Sinn. Nachdem er die Eisengitter zerrissen und das schöne Juwelenhaus zerspaltet hatte, raubte er aus der Behausung des Indra den versteckten Soma. Der Sohn des Dhana und der Dānu erblickte jenen Nyagrodha, namens Subhadra, der von den Schaaren der Heiligen geliebt, vom Suparna mit einem Merkmale versehen worden war.²'

Wie sich diese Version zu denen des Suparnādhyāya und des Mahābhārata verhält, werde ich unten weiter untersuchen; jedenfalls hat HERTEL<sup>3</sup> seine Behauptung, dass das Rāmāyana eine andere Quelle als den Suparnādhyāya voraussetzt, die m. E. nur teilweise zutreffend sein kann, nicht näher begründet, weshalb ich etwas ausführlicher darauf eingehen muss.

Die Bruchstücke oder Anspielungen auf die Suparnasage, die sich in der Purāna-<sup>4</sup> und Kāvyaliteratur<sup>5</sup> oder anderswo finden, berücksichtige ich hier nicht, da sie m. W. absolut kein neues Material bringen und somit für die Rekonstruktion des Suparnādhyāya ohne jeden Wert sind. Nachdem nun die vorbereitenden Untersuchungen als abgeschlossen angesehen werden dürfen, gehe ich im nächsten Kapitel auf den eigentlichen Gegenstand meiner Untersuchung, den Suparnādhyāya selbst, ein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rāma freilich scheint gelesen zu haben: mokṣayitvā vadhān munīn 'nachdem er die Heiligen vom Tode befreit hatte'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nämlich durch die Losbrechung des Astes (Rāma).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> WZKM, XXIII, 322.

<sup>4</sup> Vgl. z. B. Bhag. P. VI, 6, 21 ff.

Eine sehr deutliche Anspielung auf den Trug der Kadra und der Schlangen z. B. bei Magha Sis. XII, 43. Einige Abweichungen in der Geschichte von Kadra und Vinata, die aber im grossen und ganzen sehr unbedeutend sind, finden sich in KSS. XII, 136 ff.; XXII, 181 ff.

## Der Suparņādhyāya.

Der Suparnādhyāya, dessen Text zum Teil äusserst mangelhaft überliefert ist<sup>1</sup>, besteht in seiner jetzigen Gestalt aus 165 Versen, wobei dann die Anukramanī in 1,5 (und die Oratio soluta in 5, 3 b) mit eingerechnet werden.<sup>2</sup> Dass sich aber in dieser Verszahl viele Interpolationen und spätere Zutaten finden, ist a priori kaum zu bezweifeln, wenn man den Zustand des Textes auch nur flüchtig betrachtet, und wird später im Einzelnen zur Behandlung aufgenommen werden. Hier handelt es sich aber zunächst darum, die metrischen u. a. Verhältnisse des Textes, sowie er uns jetzt vorliegt, etwas näher zu behandeln, ehe wir uns auf die kritische Behandlung jedes einzelnen Verses einlassen können. Zudem sind die Vorarbeiten gerade über Metrik u. s. w. unseres Textes äusserst dürftig und schränken sich m. W. auf ein paar kürzere Andeutungen bei Oldenberg<sup>3</sup> und Hertel<sup>4</sup> ein.

Die 165 Verse des Suparnādhyāya sind auf 15 sūkta's und 31 varga's aufgeteilt. Von diesen fallen auf 12 sūkta's je zwei vargas; nur umfassen sūkta I und XV je drei varga's, während II nur einen zählt, was wahrscheinlich einfach unrichtig ist, da varga 3 und 4 offenbar ganz nahe zusammengehörig sind. Nun stimmt zu diesem Sachverhältnisse die Anukramanī in 1, 5, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Audere Handschriften als die von GRUBE benutzten, scheint es nicht zu geben; in allen von mir im India Office Library zu Rat gezogenen Katalogen habe ich jedenfalls keine gefunden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn GRUBE Suparnādhyāya p. XV 'centum sexaginta quatuor' Verse angibt, so hat er wohl diese ausgeschlossen.

<sup>\*</sup> ZDMG. XXXVII, 74 ff. In seiner trefflichen Arbeit 'Zur Geschichte der 'Triştubh' (GN. 1915, pp. 490-541) hat Oldenberg leider den Suparnadhyaya nicht berücksichtigt.

<sup>4</sup> WZKM, XXIII, 324 ff.

<sup>5</sup> Vgl. HERTEL WZKM, XXIII, 329 A. 1.

die Anzahl der varga's als 31 angibt, nicht aber 1,1, wo es heisst:

sauparņāni pavitrāņi sūktāny ekādasābhyaset |,

und wo also die Zahl der sūkta's als 11 anstatt 15 angegeben wird. Freilich hat OLDENBERG, und nach ihm auch HERTEL¹, diesen Vers wie überhaupt den ganzen ersten varga für unecht erklärt; keiner von ihnen hat aber mit einem einzigen Worte den Widerspruch zwischen 1, 1 und dem jetzigen Tatbestand zu lösen gesucht. Es muss doch wohl klar sein, dass wenn auch der fragliche Vers — wie ich gern zugebe — späteren Ursprungs ist, dessen Verfasser doch nicht derart nachlässig gewesen sein kann, dass er sich nicht wenigstens über die Anzahl der sūkta's einen Begriff bildete. Die einzige Schlussfolgerung, die man m. E. aus 1, 1 ziehen kann, ist folglich die, dass dieser Vers die Vermutung, der Suparnādhyāya sei ziemlich weitläufigen Interpolationen und Umarbeitungen ausgesetzt gewesen, stützt.²

Eine derartige Vermutung wird noch weiter durch 1, 5 und 31, 2 unterstützt. An ersterer Stelle wird ausdrücklich gesagt, dass das Metrum des Gedichtes Tristubh ist, in 31, 2 wiederum heisst es von Garuda:

sa me stutas chandasā traistubhena u. s. w.

Also sollte das Gedicht nach diesen Angaben vollständig in Tristubh abgefasst sein, was ja aber durchaus nicht der Fall ist. Wenn wir von der in 1, 2 erscheinenden Vasantatilakā absehen, finden sich neben den freilich weit zahlreicheren Tristubh's in unserem Gedichte eine gar nicht unbedeutende Anzahl von Śloka's, von denen man es doch erwartet hätte, sie wären in der Anukramanī erwähnt worden. An Tristubh's gibt es im ganzen Gedicht 110, von denen aber natürlich manche korrupt und in irgendwelcher Weise über- oder unterzählig sind, worüber sofort näher gesprochen werden wird. Daneben bestehen die Verse 5, 1; 20, 4; 29, 1 und 30, 3 zur Hälfte aus Tristubh, während die andere Hälfte einem Śloka gehört; endlich fängt der Vers 29, 4 mit dem Halbpāda eines Śloka an, während die übrigen drei in Tristubh abge-

WZKM, XXIII, 329.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im grossen und ganzen nähere ich mich weit mehr der Auffassung Olden-Berg's in Bezug auf Athetierung von Versen als der Herrel's, der geneigt ist, fast alles für echtes Gut aufzunehmen. Das Einzelne unten.

fasst sind, und von 29, 5 können nur a und b als vollständig betrachtet werden, während c einen katalektischen pāda bildet, von d endlich nur ein Fragment vorliegt. Von Śloken gibt es nun 46, die vollständig sind, während 5, 1. 3<sup>1</sup>; 20, 4; 29, 1 und 30, 3 Hälften, 29, 4 widerum <sup>1</sup>/<sub>4</sub> eines Śloka enthalten. Weniger als ein Drittel und mehr als ein Viertel des ganzen Gedichtes bestehen also aus Śloken, und es kommt einem höchst sonderbar vor, dass dies Verhältnis in der Anukramanī mit keinem Worte namhaft gemacht worden ist.

Im grossen und ganzen verhält es sich so, dass auf jeden sūkta zwei varga's, auf jedem varga wiederum fünf Verse kommen, obgleich diese Regel vielfach durchbrochen worden ist. Nehmen wir nun die Tatsache, dass in I, I die Anzahl der sūkta's auf elf angegeben wird, mit derjenigen, dass die Gesamtzahl der Tristubh's etwas mehr als 110 beträgt, zusammen, dann könnte man sich zu der Annahme verleitet fühlen, dass es einmal ein Suparnagedicht gegeben hat, das einzig und allein in Tristubh abgefasst war, elf sūkta's zählte, und wo auf jedem sūkta zehn Verse - oder zwei varga's von je fünf Versen - kamen.2 Es soll aber sofort gesagt werden, dass eine solche Hypothese vorläufig nur ein schöner Traum bleibt, und dass sich mit Hülfe unseres jetzigen Materials eine derartige Anordnung niemals wird herstellen lassen. Obwohl nämlich ganz unzweifelhaft unter den Śloka's sich manche finden, die aus guten Gründen entfernt werden können, die Tristubh's wiederum im grossen und ganzen ziemlich sicher echt sind, können doch nicht ganz ohne weiteres alle Śloka's athetiert und andrerseits alle Tristubh's ausnahmslos und unverändert erhalten werden. Der Hoffnung, einen 'Ur-Suparnadhyaya' widerherzustellen, dürfen wir uns nicht hingeben, müssen aber versuchen soweit möglich aus dem vorliegenden Material einen lesbaren und begreiflichen Text zu Stande zu bringen.3

Von Tristubh's gibt es in unserem Texte zusammen 454 pūda's; von diesen ist nur ein Bruchteil — 155, also etwa ein

<sup>1</sup> Die zweite Hälfte von 5, 3 besteht aus einer oratio soluta,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach GRUBE Suparnādnyāya p. XV wird im Komm, zu Kaus, Br. XVIII, 4 ein Suparnagedicht von 103 Anustubhversen erwähnt, das natūrlich mit unserem Suparnādhyāya nichts zu tun haben kann. Auch der Komm. zu Śankh. Śr. S. IX, 20, 4 gehört nicht hierher.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dem Versuch HERTEL'S WZKM. XXIII, 329 ff., den Suparnädhyäya für fast vollständig klar und frei von Dunkelheiten zu erklären, kann ich leider nicht beistimmen. Jedenfalls hat HERTEL diese Behauptung durch seine eigene Übersetzung schlecht unterstützt.

Drittel — von OLDENBERG¹ untersucht worden und zwar nur in Bezug auf den Typus, dem die Silben 5—7 gehören. Ich habe das gesamte Material durchgenommen, und zwar sowohl in Bezug auf die eben erwähnten Silben wie auch auf den Platz der Cäsur, ob diese nach der 4. oder der 5. Silbe liegt. Die Resultate gebe ich vorläufig hier, um dann den Versuch zu machen, aus ihnen einige Schlussfolgerungen zu ziehen:

#### Cäsuren.

## a.) Cäsur nach der 4. Silbe.

I, 3 d; 2, I d; 2 b c; 3, 5 b d; 5, I a b; 4 b c; 5 c; 6, 4 c d; 5 b d; 7, I a b c; 4 a d; 8, I b d; 2 c; 3 d; 4 d; 9, 2 c; 3 a b; 4 a b d; 5 a b c; 10, 2 a; 4 c d; II, I c d; 3 c d; 4 a c d; 6 c; 12, 2 a; 3 b c; 4 d; 5 a b c; 13, I a b c d; 2 a b c; 3 b; 4 a c d; 5 a b c; 14, I a b c; 2 a b d; 3 a b; 4 a; 5 b; 15, 3 a; 5 a b c d; 16, 2 b d; 4 a c d; 5 a d; 17, I b d; 2 a b c d; 5 a b d; 18, I b; 19, I b; 2 a d; 3 b d; 4 a; 5 a b c d; 6 a; 20, I c; 4 c d; 21, 2 c d; 3 a b; 4 c d: 22, 2 a c d; 3 b; 4 a b d; 5 a c; 23, I b; 2 a b; 3 a d; 4 a b c d; 5 a b c d; 6 a d; 24, I c; 2 a c; 3 a d; 25, I a c d; 2 a; 3 a c d; 4 a; 5 b; 26, I d; 2 a; 3 a b; 4 d; 5 a b d; 27, I c; 2 a c d; 3 b c d; 28, 2 a b c d; 29, 2 a; 5 a; 30, I a b; 2 c; 4 b; 5 a d; 6 b d; 31, I a b c; 2 a d; 3 c d.

# β) Cäsur nach der 5. Silbe.

I, 3 a c; 2, I a b c; 2 a d; 3, 5 a c; 5, 4 a d; 5 a b d; 6, I a c d; 3 a b c d; 4 a b; 5 a c; 7, I d; 3 a b c d; 4 b c; 5 a b d; 8, I a c; 2 a d; 3 a b; 4 a b c; 5 a b c d; 9, I a b d; 2 a b d; 3 c d; 10, 2 b c d; 4 a b; 11, I a b; 3 a b; 4 b; 6 a b d; 12, I a b c d; 2 c d; 3 a d; 4 a b c; 5 d; 13, 3 a c; 4 b; 5 d; 14, I d; 2 c; 3 c d; 4 d; 5 a c d; 15, 3 b c d; 16, 2 a c; 4 b; 5 b c; 17, I a c; 4 b c d; 5 c; 18, I a c d; 19, I a c; 2 b c; 3 a c; 4 b c; 6 b c d; 20, I a b d; 2 b c d; 21, I a c d; 2 a b; 3 c d; 4 a b; 22, I a b c d; 2 b; 3 a c d; 4 c; 5 b d; 23, I a c d; 2 c d; 3 c; 6 b c; 24, I a b d; 2 b; 3 b c; 25, I b; 2 b c d; 3 b; 4 b c d; 5 a c; 6 a b c d; 26, I a b c; 2 b c; 3 c d;

ZDMG. XXXVII, 74 f.

<sup>13 - 20213.</sup> J. Charpentier.

4 a b c; 5 c; 27, 1 a b d; 2 b; 3 a; 4 a b c d; 5 a c d; 28, 1 a b c d; 29, 1 c d; 2 b c d; 4 c d; 5 b; 6 a d; 30, 1 c d; 2 a b d; 3 a; 4 a c d; 5 b c; 6 a c; 7 a b c d; 31, 1 d; 2 b c; 3 a.

== 233.

## Ohne Cäsur.

I, 3 b; 6, I b; 7, 5 c; 8, 2 b; 3 c; 9, I c; 4 c; 5 d; 12, 2 b; 13, 2 d; 3 d; 14, 4 b c; 17, 4 a; 19, I d; 4 d; 20, 2 a; 21, I b; 23, 3 b; 24, 2 d; 3 d; 25, 5 d; 26, 2 d; 27, 5 b; 29, 4 b; 6 b c; 30, 3 b; 31, 3 b.

= 29.

Also  $192 + 233 + 29 = 454 \ p\bar{a}da's$ ; von diesen haben etwas mehr als die Hälfte die Cäsur nach der fünften, während jene  $p\bar{a}da's$ , die die Cäsur nach der vierten Silbe aufzeigen, beträchtlich weniger als die Hälfte der gesamten Anzahl ausmachen. Cäsurlos sind nur zwischen  $^{1}/_{15}$  und  $^{1}/_{16}$  der  $p\bar{a}da's$ .

Wir gehen dann zur Frage nach dem Aussehen der Silben 5-7 über. Da finden sich die folgenden Typen und zwar an den folgenden Stellen:

== 201.

2, I c; 3, 5 d; 5, 4 a d; 5 b c; 7, I d; 3 a d; 4 b; 5 a; 8, I c d; 4 a; 5 a; 9, I a; 2 a c; 4 b; 10, 2 b d; 4 a; II, 3 a; 4 b d; 6 d; 12, I d; 2 c; 4 a b c; 13, 3 c;

4 b; 5 b; 14, 1 c; 3 d; 4 a; 16, 2 c; 17, 4 c; 5 d; 19, 2 b; 3 d; 4 c; 20, 1 a; 2 c; 21, 1 a; 2 a b c; 22, 2 a b c; 3 d; 5 b c; 23, 3 d; 4 d; 5 d; 6 d; 24, 1 a b; 25, 1 a b c d; 2 a b; 3 a b c d; 4 a b; 6 d; 26, 1 d; 3 c; 4 b; 27, 2 a b c; 3 a d; 4 b; 28, 2 d; 30, 3 a; 4 a; 6 b; 31, 1 d.

— 88.

- - 2, I d; 2 b; 5, I b; 4 c; 6, I d; 4 c; 7, 4 a; 5 b; 8, I b; 3 d; 4 d; 9, 3 a b; 4 d; 10, 4 c d; 11, I c; 3 c; 4 a; 6 c; 12, 2 a; 3 b d; 5 b c d; 13, I c; 2 c; 4 c; 14, 4 c; 15, 3 a; 16, 2 b d; 4 a c d; 5 a; 17, 2 a b c; 18, I d; 20, I b c; 4 c; 21, 2 d; 3 a; 4 c d; 22, 2 d; 4 d; 5 a; 23, 2 b; 3 a; 4 c; 5 b; 24, I c; 2 a; 3 a; 25, 5 b; 26, 2 a; 3 b; 5 d; 28, 2 a b; 29, 5 a; 30, I a b; 2 c; 4 b; 5 d; 6 d; 7 d; 31, I a c; 2 d; 3 c.

⇒ 76.

- - 3, 5 b; 5, 4 b; 6, 4 d; 9, 5 a b; 11, 3 d; 4 c; 12, 5 a; 13, 1 a b d; 2 a; 3 b d; 4 a d; 5 a c; 14, 1 a; 2 a b d; 3 a; 5 b c; 15, 5 a b c d; 16, 5 d; 17, 1 b d; 2 d; 18, 1 b; 19, 1 b; 2 a d; 5 b; 21, 3 b; 22, 4 a b c; 23, 4 a b; 5 a; 6 a; 24, 2 c; 26, 3 a; 5 a b; 27, 2 d; 3 c; 4 c; 29, 2 a; 31, 1 b; 2 a.

= 56.

-- - 6, 5, a d; 9, 5 c d; 11, 1 d; 14, 1 b; 19, 4 d; 20, 2 b; 4 d; 23, 1 c; 3 b; 29, 5 b; 30, 4 c; 5 c; 6 a c; 31, 3 d.

= 17.

-- 6, 1 a; 5 c; 7, 1 c; 14, 4 b; 5 d; 22, 5 d; 24, 3 d; 29, 4 b; 30, 4 d.

**—** 9.

 $\sim --16$ , 3 c; 9, 4 c; 23, 5 c; 26, 5 c; 30, 7 a; 31, 3 b.

= 6.

--- 12, 4 d.

= I

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von Oldenberg ZDMG. XXXVII, 76 f. nicht aufgenommen.

Alles zusammengenommen also 201 + 88 + 76 + 56 + 17 + 9 + 6 + 1 = 454, was genau zu dem vorhergehenden stimmt.<sup>1</sup>

Endlich müssen wir nun auch die über- und unterzähligen Reihen beachten; dabei gehe ich von dem Text in dem Zustande, wie er bei GRUBE darsteht, aus, wobei aber, wie sich später zeigen wird, mehrmals ziemlich sicher Verbesserungen sich mit Leichtigkeit einführen lassen. Solche werden aber hier vorläufig nicht berücksichtigt, und demnach liegen die Verhältnisse folgendermassen:

## 1. Überzählige Reihen.

2, 2 b d; 5, 4 d; 6, I a d; 5 b c d; 7, 4 b; 5 b (I3 Silben);
9, 3 a b (I4 Silben); 5 b (I3 Silben) d (I6 Silben); II, 6 b d;
I2, I d; 4 b; 5 d; I3, 2 b d (I3 Silben); I4, I b (I5 Silben) d;
2 c; 3 d; 4 b (I3 Silben); 5 a c d; I6 5 b; I8, I a; I9, 4 b d;
20, 2 a (I3 Silben); 4 d (I3 Silben); 21, I c; 2 c d; 3 b; 22, I a b c d;
2 a; 5 b d; 23, I b; 2 a b c; 24, 2 a; 3 a c d (I3 Silben);
25, I a c (I3 Silben); 2 a c d; 4 c d; 5 b; 26, 2 c (I3 Silben)
d (I3 Silben); 3 b c; 4 a c; 5 c (I3 Silben); 29, 5 b; 6 c; 30, 2 d;
4 c; 5 a c; 6 a; 7 d; 31, I d; 3 a.

= 79.

#### 2. Unterzählige Reihen.

6, 5 a; 7, 1 c d; 4 a; 9, 4 c d; 5 a; 10, 4 c; 12, 3 d; 5 b c; 14, 1 a; 3 b; 17, 5 a; 20, 1 b (9 Silben) c; 22, 1 b; 23, 5 b c; 30, 1 a; 4 b d (9 Silben); 31, 3 b.

= 24.

Es sind also mehr als <sup>1</sup>/<sub>6</sub> der gesamten pāda's überzählig, während die unterzähligen sich auf etwa <sup>1</sup>/<sub>19</sub> des ganzen belaufen.

Wenn wir nun die eben angeführten Tatsachen über die Tristubh's des Suparnādhyāya zusammenstellen, so scheint es mir ziemlich deutlich, dass das Gedicht in seinen wesentlichsten Teilen metrisch der Periode gehört, die OLDENBERG<sup>2</sup> als die 'ältere Übergangszeit' bezeichnet hat — diejenige also, die die Brāhmana-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu dem Teil des Textes, auf welchen Oldenberg seine Berechnungen gegründet hat, stimmen meine Untersuchungen mit den seinigen nicht überall genau überein. Da aber Oldenberg nur die Gesamtresultate aufgegeben hat, kann ich leider nicht prüfen, worauf sich die Verschiedenheit gründet.

<sup>2</sup> GN. 1915, p. 501 ff.

texte und die älteren Upanisaden zu umfassen scheint. Nach OLDENBERG1 gehören ja sowohl die pāda's mit Cäsur nach der vierten wie diejenigen mit Cäsur nach der fünften Silbe (von ihm als Ta und Tb bezeichnet) der vorliterarischen Zeit an, doch scheint der Typus Tb in späterer Zeit häufiger zu werden, was auch zu den Verhältnissen des Suparnādhyāya stimmt, wo Tb sich zu Ta etwa wie 23: 19 verhält. Zudem kommt nun das Verhältnis der Mittelsilben: in späteren Texten gewinnt offenbar der Typus - - wehr und mehr Terrain, während sich die übrigen Typen allmählich vermindern; von den Tristubh's des Suparnādhyāya zeigen nun 201 pāda's von 454 - also etwa 4/0 der ganzen Anzahl - jenes Aussehen. Dazu kommt nun die ziemlich grosse Zahl der überzähligen Reihen, die für jene Übergangszeit ein Charakteristikum zu sein scheinen2, und die offenbar ein Kennzeichen einer metrischen Periode, die im Zeichen der Umbildung, der Unsicherheit der Behandlung des Materials steht, bilden.3 Alles zusammengenommen, deuten also diese metrischen Kriterien darauf hin, dass der Suparnādhyāya - oder sagen wir vorsichtiger dessen Hauptbestandteilen - derselben Periode angehört wie die hauptsächlichen Brähmanatexte und die älteren Upanisaden.4

Von Śloken gibt es wie schon bemerkt<sup>5</sup> 46 vollständige und weiter fünf Hälften (5, 1. 3; 20, 4; 29, 1 und 30, 3) sowie ein Viertel (29, 4) eines derartigen Verses. Über diese brauche ich mich nur äusserst kurz zu äussern, da ihre hauptsächlichsten Kennzeichen schon von HERTEL zusammengestellt worden sind. Aus seiner Untersuchung — von der er die von ihm als unecht athetierten Ślokas I, I. 4 und 5, 3  $\alpha$ , die jedenfalls alle den Typus  $\alpha$  —  $\alpha$  des zweiten Fusses zeigen, ausgeschlossen hat — geht hervor, dass in den überaus meisten Fällen — 67 von 89 — die Form des zweiten Fusses überwiegt, die für die jüngere Zeit als kennzeichnend betrachtet werden muss, nämlich  $\alpha$  —  $\alpha$  . Von

BERG eher damit im Recht gewesen.

<sup>1</sup> l. c. p. 490 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oldenberg 1. c. p. 505.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Über die Entstehung der überzähligen Reihen vgl. besonders OLDENBERG Prolegomena p. 66 ff.; GN. 1915, p. 511 ff.

<sup>4</sup> OLDENBERG ZDMG. XXXVII, 77 setzt das Gedicht vor die Kathakopanisad, was HERTEL WZKM. XXIII, 321 A. 1 bezweifelt. M. E. ist wohl Olden-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. oben p. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> WZKM. XXIII, 326 ff. Verwiesen sei ferner für die Geschichte des Śloka im allgemeinen auf Oldenberg GN. 1909, p. 219 ff.; 1915, p. 517 ff. mit der dort angeführten Literatur.

dem alten Haupttypus ~ - ~ = werden nur fünf Fälle (wozu dann noch 10, 3 β - - - -//- kommt) verzeichnet, während die übrigen 16 Zeilen Unregelmässigkeiten aufzeigen, unter denen alle Vipuläformen (I.  $\sim \sim \simeq :$  II.  $- \sim \sim \simeq :$  III.  $- - - \simeq :$  IV.  $- \sim - \simeq :$ wozu noch die ältere Form - - - - ) mehrmals vertreten sind. Im grossen und ganzen zeigt es sich also deutlich, dass die Śloken des Suparnādhyāya der jüngeren, epischen Periode angehören, wie ja auch manche von ihnen Übereinstimmungen, ja sogar völlige Identität mit Versen der Suparnaepisode des Mahabharata zeigen.1 Wenn nun auch wie schon bemerkt durchaus nicht alle Sloka's als entschieden jüngeres Material aus dem Gedicht gestrichen werden können, so tragen doch die metrischen Verhältnisse offenbar dazu bei, die Vermutung als ziemlich unzweifelhaft festzustellen, dass wir in den Tristubhpartien des Liedes eigentlich das ursprüngliche Suparnagedicht - oder dessen Überbleibsel - zu erblicken haben; was wir vor uns haben, ist wohl doch eine spätere Überarbeitung eines alten Gedichtes, in dem die in Śloka abgefassten Teile gerade der späteren Periode des Werkes angehören.

Ausser Tristubh und Śloka finden wir im Suparnādhyāya nur noch ein Metrum, die Vasantatilakā in 1, 2. Über diese ist natürlich nichts weiteres zu sagen, als dass der Vers ziemlich jungen Ursprungs sein muss, da ja ein solches Metrum der alten Poesie fremd ist.<sup>2</sup>

Was den Wortvorrat des Suparnādhyāya betrifft, so habe ich ihn gar nicht vollständig untersucht, z. T. deswegen, weil Korruptelen und irgendwie destruierte Wortformen doch so zahlreich sind, dass sie auf eine solche — jedenfalls eine vorläufige — Untersuchung einen gewissen Einfluss ausüben müssten. Einer solchen Untersuchung müsste deswegen m. E., um zu wirklichen Resultaten zu führen, eine so durchgehende kritische Durch- und Umarbeitung vorausgegangen sein, dass ich keine Hoffnung hege, mit den mir zur Verfügung stehenden Materialien eine solche durchführen zu können. Ich habe deswegen den Index verborum bei GRUBE² nur flüchtig durchgenommen, habe aber daraus die Überzeugung gewonnen — die unzweifelhaft richtig ist — dass die vedischen Wörter durchgehend in der Pluralität sind; von etwa 140 Wörtern, die mit å anfangen, sind wohl ungefähr 90 vedisch.

Darüber später unten bei der Behandlung des Textes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die Vasantatilakā vgl. zuletzt OLDENBERG G. N. 1915, p. 524 mit A. 1.

<sup>8</sup> Suparnādhyāya p. 32 ff.

und obwohl ich die Behauptung nicht wagen darf, dass ein solches Verhältnis durch das ganze Gedicht herrscht, so getraue ich mir doch zu sagen, dass bedeutend mehr als die Hälfte des ganzen Wortschatzes in der vedischen Literatur zu widerfinden ist. Von den übrigen Wörtern lassen sich jedenfalls eine ganz beträchtliche Menge in der epischen Literatur ausfindig machen; nur sehr wenige scheinen mir erst in der nachepischen Periode zu belegen zu sein. Es scheint auch daraus zu folgen, dass der Suparnädhyäya, wie schon metrische Kriterien zeigen, der vedischen Periode — und zwar wohl derjenigen der Brähmana's und der älteren Upanisaden — angehört.

Über das literarische Verhältnis des Suparnādhyāya zu den älteren (vedischen) und jüngeren (epischen) Formen der Suparnasage kann natürlich an dieser Stelle nicht gesprochen werden, da wir zuerst durch eine genaue Prüfung des Textes selbst ausfindig machen müssen, wie sich die Sage auch in den kleinsten Einzelheiten dort in Wirklichkeit gestaltet, was von vornherein gar nicht so klar ist. Hier mögen aber im Anschluss an das, was im ersten Kapitel dieser Arbeit ausgeführt wurde, einige Worte über die literarische Form des Suparnādhyāya gesagt werden, über die ja zwischen den Vertretern der Akhyāna- und denen der dramatischen Theorie scharfe Meinungsdifferenzen walten. Insbesondere komme ich dann hier wieder näher auf die mehrfach angeführte Arbeit HERTELS<sup>2</sup> zurück, die die Frage, die uns hier beschäftigt, am eingehendsten behandelt hat.

HERTEL behauptet aus verschiedenen Gründen — von denen nur einige hier berücksichtigt werden können, da die übrigen schon im ersten Kapitel bei der allgemeinen Behandlung der dramatischen Hypothese zur Behandlung aufgenommen worden sind — der Suparnädhyäya sei ein Drama, genauer ein vedisches Mysterium. Wenn er nun³ sogar so weit geht, das Wort ākhyāna eventuell als 'Schauspiel' deuten zu wollen, so gebe ich OLDENBERG⁴ darin völlig Recht, dass dies auf sich beruhen mag, da man sich nicht leicht dazu verleiten lässt, von der durch die ganze Literatur bewärten Bedeutung des Wortes einer ziemlich losen Wurzelanalyse wegen abzugehen. Darüber braucht man also nicht weiter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie Grube p. XXIII (dem HERTEL WZKM. XXIII, 320 z. T. beistimmt) zu einer ganz entgegensetzten Ansicht gekommen ist, ist mir nicht verständlich.

<sup>2</sup> WZKM, XXIII, 273 ff.; XXX, 117 ff.

<sup>8</sup> l. c. p. 338 ff.

<sup>4</sup> GN. 1911, p. 460 f.

zu sprechen. Sonderbarer noch kommt es mir aber vor, wenn HERTEL mit Schärfe gegen die Athetierung einer Menge in Śloka abgefassten Materials durch OLDENBERG auftritt1; es scheint mir vielmehr, dass es gerade HERTEL darum zu tun sein müsste, sich zu Gunsten seiner Theorie soweit möglich von den erzählenden Partien des Gedichtes frei zu machen. Denn - von varga I, den auch HERTEL als unecht betrachtet, abgesehen - wie will man denn in allem Ernst die varga's 2-4 als Teile eines Dramas betrachten? Parallelen aus dem späteren Drama sind m. W. hier nicht zur Hand. Und was HERTEL<sup>2</sup> zur Verteidigung der Erzählungsstrophen in 18, 1 ff. hervorhebt, scheint mir nichtig in Anbetracht dessen, dass er andrerseits für die seines Erachtens rein dramatische Formulierung des varga 14 energisch eintritt. Denn konnte der Baum Rauhina durch einen Schauspieler dargestellt werden, dem die Beschreibung des Fluges Garuda's, wobei er Elefant und grāha mit sich trug, in den Mund gelegt wurde, warum hätte man es dann auch nicht einem anderen Schauspieler überlassen können zu schildern, wie Garuda die armen Nisada's in seinen Rachen hineinstopfte und den Brahmanen wieder herausliess? Bei einer solchen Betrachtungsweise wie der dort angelegten, wäre es doch m. E. von Nöten, soweit möglich jede erzählende Partie zu athetieren.

Bei der Behandlung des varga 31<sup>3</sup> hat aber HERTEL seine Sätze endgültig beweisen wollen und hat dabei wahrlich wunderbare Sachen geleistet. Sein kritischer Scharfsinn, dem wir sonst wahrhafte Meisterstücke philologischer Akribie zu verdanken haben, hat ihn hier zu Gunsten seiner Theorie völlig verlassen. Es handelt sich zunächst um 31, 8:

sauparnam caksur bhavati śrotrnām anasūyatām | svargāmś ca lokān gaccheyur āvayoh kirttanāt sadā ||

HERTEL fragt nun: 'wer kann unter 'den beiden' verstanden werden, deren Preis dem Preisenden die Himmelswelten einbringt und von denen einer hier in der ersten Person redet?' und beweist ausführlich, dass es sich hier nur um Indra und Garuda handeln kann, und dass der Vers dem 'Darsteller des Garuda' zukam, neben dem der 'Darsteller des Indra' gestanden haben müsse.

<sup>1</sup> Vgl. besonders p. 329.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> l. c. p. 333 f.

<sup>\*</sup> l. c. p. 336 ff.

Nun gehört m. E. wirklich viel dazu, die Worte āvayoh kīrttanāt so zu übersetzen, wie es HERTEL hier getan hat; denn sonst würde wohl niemand auf den Gedanken verfallen, es anders wiederzugeben als so: 'und sie werden immer durch unsere Rezitation die Himmelswelten erlangen' — es handelt sich also um ein ganz gewöhnliches śravanaphala. Was das Wort āvayoh betrifft, so deutet es ja offenbar darauf hin, dass die rezitierenden Personen zwei sind — mir kommt es aber am einfachsten vor, dabei an die wohlbekannten kuśīlava's, denen die berufsmässige Rezitation gerade epischer Gedichte zukam¹, zu denken.

Nicht besser steht es mit den übrigen Versen des Schlussvarga, die Hertel<sup>2</sup> in diesem Zusammenhang vorgetragen hat. Zuerst 31, 2:

sa me stutaś chandasā traistubhena hotreva gharmah pra+jihāti vācam /

In Anbetracht der in der folgenden Zeile vorkommenden Imperative dhehi und jahi ist es wohl am glaublichsten, dass wir hier pra+jihātu lesen sollen. Auch wenn das aber nicht zutrifft, kann ich nicht finden, dass der Vers etwas anderes besagt als: 'gepriesen von mir durch (meine) Tristubh-Verse wie das Feuer vom Hotar entsendet er seine Stimme' — dass me zu vācam gehören sollte, ist mir einfach unbegreiflich. Und ferner 31, 5:

yah sauparnam adhīyīta nityam parvani-parvani | anantasvargam ārohed gacchen mama salokatām ||

HERTEL meint offenbar, dass mama hier auch auf Garuda deuten soll, dass also derjenige, der so und so oft das Suparnagedicht studiert, gerade in die Welt des Garuda gelangen soll. M. E. bedeutet der Vers: 'wer immer an jedem Knotentag das Suparnalied studiert, der wird zum unendlichen Himmel aufsteigen, wird in dieselbe Welt gelangen wie ich' und nichts anderes; und zwar deutet natürlich mama auf denjenigen, der das Gedicht zu dem bestimmten Zeitpunkt liest oder (hier) eher rezitiert.

¹ Sonderbarerweise berücksichtigt HERTEL nicht nau in 30, 5. 6. Dort deuten ja die Duale gerade auf Indra und Garuda, obwohl man deswegen nicht an drämatische Aufführung zu denken braucht.

<sup>2</sup> l. c. p. 337.

<sup>\*</sup> me kann hier wie an zahlreichen anderen Stellen sehr gut = mayā sein (vgl. auch Speijer Skt. Syntax p. 194 n. 3).

Durch diese Deutung von 31, 2 verfällt natürlich HERTEL's1 Übersetzung von stu- mit 'die Rolle jemandes spielen', die hier und in 5, 1 zum ersten Male belegt worden wäre. Wir kommen offenbar hier-wie anderswo mit den bisher bekannten Bedeutungen des Wortes ganz gut aus. Endlich hat HERTEL auch durch 31, 5 seine Theorie zu stützen gesucht; dort spricht nämlich Garuda unter anderen Wünschen auch denjenigen aus: vahevam vajñam pra viśeyam vedān 'möge ich das Opfer tragen, möge ich in die Veda's eingehen'. Nach HERTEL's2 m. E. sehr gekünstelter Deutung bedeutet das in Umschreibung: 'der Verfasser wünscht Aufnahme seines Werkes in den Rgveda'. Daraus würde dann ferner folgen, dass schon vorher derartige Stücke im Rigveda vorhanden wären, und da nun der Suparnädhyäya nach HERTEL ganz bestimmt ein Drama ist, folgt daraus eine neue Stütze für den von ihm verfochtenen dramatischen Charakter der Samvädahymnen. Dabei vergisst nun HERTEL offenbar, dass Garuda, der somaraubende Adler, schon von den Yajurvedatheologen mit der Gavatrī gleichgesetzt wurde, und dass er an mehreren Stellen unseres Textes (12, 3, 4; 27, 3) mit allen Metren gleichgesetzt wird; in 12, 3, 4 spricht Garuda selbst davon, dass er die Metra sei, die das Opfer tragen, in 27, 3 sagt Brhaspati, er sei die Metra und nennt ihn yajurmayah und sāmatanūh. Diese Stellen genügen völlig, um die eben angeführten Worte aus 30, 5 zu erklären; dieser Vers kann also weder für den Wunsch, den Suparnadhyava in den Rigveda aufgenommen zu sehen, noch für den dramatischen Charakter der vedischen Samvada's auch nur die allergeringste Beweiskraft haben.

Ich halte es also mit OLDENBERG<sup>3</sup> für ausgemacht, dass HERTEL für den dramatischen Charakter des Suparnädhyäya keinerlei Beweise vorgebracht hat. Was die Akhyänatheorie betrifft, so würde ich gerade bei diesem Gedicht die Möglichkeit ihrer Verwendung in die Augen fassen, da ich doch nicht mit HERTEL<sup>4</sup> behaupten kann, dass der Suparnädhyäya im grossen und ganzen völlig klar sei; wie man überhaupt die Behauptung (p. 331): 'nirgends klafft eine Lücke' wagen kann, ist mir nicht recht verständlich, da doch Lücken — und hie und da nicht ganz

<sup>1</sup> l. c. p. 337 f.

<sup>2</sup> l. c. p. 340.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. auch Keith JRAS. 1911, p. 1004.

<sup>4</sup> l. c. p. 329 ff.

unbedeutende — klaffen. Ich habe aber schon oben¹ die Überzeugung ausgesprochen, dass Ākhyāna's im Sinne Oldenberg's in den Literaturperioden und Kreisen, denen der Suparnādhyāya angehören muss, überhaupt nicht vorkamen und halte auch daran fest. Nun gibt es aber Mittel, die Lücken unseres Gedichtes auszufüllen, die schwerverständlichen Stellen wenigstens zum grössten Teil aufzuklären — und zwar Mittel, die die Zusetzung von Prosabeilagen ganz unnötig machen. Das ist die Vergleichung teils mit den älteren Versionen der Sage, teils und hauptsächlich mit dem Sauparnam des Mahābhārata, wodurch wir das Verständnis unseres Gedichtes höchst wesentlich verbessern können. Dies gibt uns aber auch die sicherste Leitung zur Beurteilung der literarischen Gattung, der das Lied unzweifelhaft angehören muss.

Es kann m. E. keinem Zweifel unterliegen, dass der Suparnadhyaya, der nach 31, 6 astīkvāt 'aus dem Astīkacvklus'2 stammt. einfach ein episches Gedicht ist, wie auch die meisten samvāda's des Rigveda. Das Lied besteht freilich beinahe ausschliesslich aus Reden und Gegenreden und enthält fast nichts, wodurch iene den beteiligten Personen bestimmt zugeteilt werden; aus dem Zusammenhang geht aber die Personenverteilung an den allermeisten Stellen unzweiselhaft hervor. Dazu kommt nun, dass die Dialoge des Rigveda, in denen ich die Vorgänger unseres Gedichtes sehen möchte, auch keine Gegenstücke zu den epischen Rubriken Kadrūr uvāca, Garuda uvāca enthalten, und dass wir ja ferner voraussetzen müssen, dass die Suparnasage einem damaligen Publikum derart geläufig war, dass es auch ohne derartigen Anweisungen ohne die geringste Schwierigkeit einer Rezitation beiwohnen konnte. Da wir nun durch den Text selbst erfahren, dass er aus einem 'Astīka-cyklus' stammte, die Suparnasage des Mahābhārata wiederum dem Astīkaparvan angehört und zudem, wie später näher dargelegt werden soll, offenbar auf den Materialien, die im Suparnādhyāya vorliegen, weitergebaut hat, so müssen wir wohl glaube ich — annehmen, dass das schon vorepische Astikyam ein epischer Cyklus war von wesentlich demselben Inhalt wie der entsprechende Abschnitt des Mahābhārata.3 Es gehörte also zu den älteren epischen Dichtungen, die in dem grossen Epos zu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. p. 67.

<sup>2</sup> Vgl. OLDENBERG ZDMG, XXXVII, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es enthielt also wesentlich Schlangensagen und zwar z. T. solche, die unmittelbar mit dem grossen Schlangenopfer Janamejaya's in Verbindung standen. Dass jedenfalls der Name Janamejaya in der älteren Brähmanazeit mit dem

sammengestellt und verbunden worden sind, und somit liegt m. E. nicht der geringste Grund vor, daran zu zweifeln, dass der Suparnādhyāya in seiner ursprünglichen Gestalt, aber auch so, wie er uns jetzt vorliegt, ein episches Gedicht ist, das von epischen Barden bei feierlicher Gelegenheit vorgelesen wurde, und dem das bei Epen gewöhnlich verheissene śravanaphala zukommt. Darüber braucht nicht weiter gestritten zu werden.

Nun überwiegt in unserem Gedichte als Metrum die Tristubh. und war vielleicht - wie ich oben entwickelt habe - in dem ursprünglichen Liede alleinherrschend. Von den (wohl später zugedichteten) Śloka's entfallen die meisten auf Partien, die erzählend sind, also keine Gespräche enthalten. HERTEL1 bemerkt ganz richtig: 'in den Reden überwiegt die Tristubh'. Nun verhält es sich ja offenbar so, dass von Anfang an die Tristubh gerade das Metrum war, das in Gesprächen verwendet wurde, und dass es also ganz in der Ordnung war, dass der Dichter des Suparnadhyāya sich dieses Metrums ausschliesslich oder fast ausschliesslich bediente. Bedenken wir zuerst, dass in den von der Tradition als samvāda's 'Gespräche' bezeichneten Hymnen des Rigyeda dieses Versmass fast ausschliesslich gebraucht wird: mit Ausnahme einzelner Verse sind es nur I, 1702 und X, 86, die in einem anderen Metrum abgefasst sind; für das letztere, sehr derbe und völkliche Lied war möglicherweise die etwas hochtrabende Tristubh nicht gut passend. Die älteren Vorbilder, an denen sich unser Text anschloss, hatten also die Gewohnheit ausgebildet, für Wiedergabe von Gesprächen beinahe einzig und allein die Tristubh als Metrum zu verwenden.8

In den grossen Epen hat der Śloka schon die Überhand gewonnen und herrscht dort beinahe allein. Doch gibt es ja noch im Mahābhārata hie und da eine Spur des alten Zustandes Wenden wir uns aber zu einer anderen Literaturgattung, den Jātakas, die m. E.<sup>4</sup> eine sehr alte völkliche prosaisch-poetische Dichtungsart bilden, deren älteste Denkmäler leider nicht literarisch fixiert gewesen zu sein scheinen und deswegen verloren gegangen

Schlangenopfer verbunden wurde, beweist TMBr. XXV, 15, 3 (vgl. Weber ISt. 1, 35). Dass jenes ältere Āstīkyam ein dramatischer Cyklus war sei HERTEL (WZKM. XXIII, 336 A. 2) überlassen zu glauben.

<sup>1</sup> WZKM. XXIII, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In diesem Hymnus ist von fünf Versen nur die letzte eine Tristubh.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die ältesten Materialien sind ja leider sehr spärlich; die Dialoghymnen und der Suparnädhyäya im Verein geben aber m. E. den Ausschlag.

<sup>4</sup> Vgl, oben p. 61.

sind, so begegnen wir dort einem Zustand, der sich dem ältesten in hohem Masse verwandt zeigt. Von einer näheren Untersuchung der im Jātaka waltenden Verhältnisse kann hier natürlich nicht die Rede sein - ich werde sie nur ganz flüchtig berühren. man z. B. die Bände III-V der Ausgabe von FAUSBØLL, d. h. also die Jatakas 301-5371 durch, so findet man, dass unter diesen 236 Jātakas sich etwa 40 finden, in denen das ganze Gespräch mit Ausnahme möglicherweise von zwei-drei Versen - ausschliesslich in Tristubh geführt wird. Daneben gibt es bedeutend mehr als 40 Stücke, in denen die Tristubh auch in Gesprächen etwas stärker mit Śloka oder anderen Versmassen vermischt ist, doch so dass im allgemeinen die Tristubh je länger und entwickelter ein Dialog wird, um so mehr überwiegt. Belehrend sind Stücke wie Jātaka 505 (Somanassajātaka)2, wo am Anfang Gespräche in Tristubh mit Erzählungsstrophen in Śloka durchsetzt sind; ferner 498 (Citta-Sambhūtajātaka)3, 497 (Mātangajātaka)4 und 509 (Hatthipālajātaka)5, zu denen LEUMANN6 und ich selbst7 jainistische Parallelen aufgewiesen haben, die ziemlich genau denselben Strophenbau zeigen. Lehrreich ist weiter 526 (Nalinikäjātaka),8 zu dem wir die äusserst ausführlichen und scharfsinnigen Untersuchungen von LÜDERS9 besitzen, und wo die Hauptpunkte der Erzählung - Gespräche zwischen der Prinzessin und dem jungen Asketen und zwischen diesem und seinem Vater - ebenfalls ausschliesslich in Tristubh fortgehen. Beweisend ist endlich - um von einer Menge anderer Fälle abzusehen - das Jātaka 488 (Bhisajātaka)10 und seine Parallele aus Mahābhārata XIII, 93, I ff. (= 4396 ff.), die ich zuerst in ZDMG. LXIV, 65 ff. behandelt habe. Ich habe damals schon vermutet, dass hier ein alter Itihasa zu Grunde lag, und dass die Umdichtung der Jatakaversion der Geschichte von einem gewissen Verse ausgegangen ist (l. c. p. 82); da nun dieser Vers im MBh. in Gegensatz zu den übrigen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Ausnahme des Kunālajātaka (536), wo ganz besondere Verhāltnisse vorhanden sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vol. IV, p. 444 ff.

<sup>3</sup> l, c, p. 390 ff,

<sup>4</sup> l. c. p. 375 ff.

<sup>5</sup> l. c. p. 473 ff.

<sup>6</sup> WZKM. V, 111 ff.; VI, 1 ff.

<sup>7</sup> ZDMG, LXII, 725 ff.; LXIII, 171 ff.

<sup>8</sup> Vol. V, p. 193 ff.

<sup>9</sup> GGA, 1897, p. 86 ff.; 1901, p. 28 ff.

<sup>10</sup> Vol. IV, p. 304 ff.

in Tristubh abgefasst war, welches Metrum im Jātaka vorherrschend ist, so lag der Schluss auf der Hand, dass das ursprüngliche, alte Gespräch ganz und gar in Tristubh abgefasst gewesen war. Bewiesen wurde diese Vermutung durch GELDNER<sup>1</sup>, der aus dem Ait. Br. V, 30, 10 einen alten, zur Geschichte vom Lotusdiebstahl gehörigen Vers vortrug, der in Tristubh abgefasst war. Durch Vergleichung von Brähmana, Jätaka und Mahäbhärata war also hier die Gewissheit gewonnen, dass ein altes Gespräch zu Grunde lag, das gerade in Tristubh gedichtet worden war.<sup>2</sup>

Das Zeugnis des Jātaka, das einer ganz anderen Literaturart angehört, die aber m. E. tiese Wurzeln in sehr alter Zeit hat, trägt also dazu bei sestzustellen, dass von Ansang an in Gedichten epischen Charakters die Gespräche in Tristubh abgefasst wurden. Dass dieses Metrum im Suparnādhyāya überwiegt und vielleicht einst alleinherrschend war, muss also als völlig in seiner Ordnung betrachtet werden.

Die Anukramanī des Suparnādhyāya gibt als rsi des Gedichtes den Vāmadeva auf; inwieweit dies mit dem alten Sagenkreise des Vāmadeva in Verbindung steht, muss wegen Mangels an Material vorläufig dahingestellt werden. Bemerkenswert ist an dieser Stelle nur, dass diese Angabe direkt gegen die Annahme, der Suparnādhyāva sei als Drama, als samvāda aufzufassen, zu sprechen scheint.3 Denn nach der paribhāṣā in Sarvānukr. 2, 4 yasya vākyam sa rrih, würde solchenfalls Vāmadeva, der im ganzen Stück nicht auftritt, ja, sogar nicht erwähnt wird, hier überhaupt nicht figurieren; man würde statt dessen eine Verzeichnung der den redenden Personen gehörigen Verse erwarten. Vielmehr beweist also dies, dass dem Verfasser dieser Anukramanī Vāmadeva als Seher des ganzen Gedichtes galt, dass er es für einen Hymnus epischen Inhalts, von einem einzigen Dichter herrührend ansah. Als 'Gottheiten' werden ferner Garuda, Indra, Tārksya, Vinatā, Kadrū, die Schlangen und die Götter aufgeführt; HERTEL<sup>4</sup> bemerkt dazu, dass Rauhina und Soma (vgl. 22, 3) fehlen. Ersteres ist unzweifelhaft richtig, letzteres, wie ich unten zeigen werde, fehlerhaft, da Soma nicht als auftretende Person vorkommt. Dagegen hat HERTEL weder hier noch bei seiner Übersetzung bemerkt, dass Tärksya ==

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ZDMG. LXV, 306 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich habe das n\u00e4her in ZDMG. LXVI, 44 ff. 2usgef\u00fchrt (vgl. auch die Bemerkungen bei Oldenberg GN. 1911, p. 464 A. 2).

<sup>\*</sup> HERTEL hat dies, soviel ich sehe, mit keinem Wort berührt.

<sup>4</sup> WZKM, XXIII, 324.

Kaśyapa (vgl. 7, 3; 9, 1 u. s. w.) nicht auftritt, was aber unzweifelhaft der Fall sein muss und es auch ist, und dass eigentlich auch Brhaspati fehlt, falls er nicht unter den sonst nur erwähnten devāh mitverstanden werden soll. Dies alles mag auf Versehen des Anukramanī-verfassers beruhen; völlig ausgeschlossen ist es deswegen nicht, dass es auf einen älteren Zustand hindeutet, wo dann dem Rauhina keine aktive Rolle zukam. Oder gehört vielleicht dieser auch zu den devāh? dann wäre ja alles so ziemlich in Ordnung.

Was endlich den viniyoga betrifft, so heisst es, dass dieser parvani — d. h. wohl am Neu- und Vollmondstag — sowie adhyayane brāhmanābhisrāvane ca stattfinden soll. Mit den letzteren Worten wenigstens soll wohl der sāmānyaviniyoga bezeichnet werden, da unter diesem 'das gesamte schulgemässe Recitieren des Veda' zu verstehen ist. Übrigens sind womöglich die Worte nicht ganz so genau wie bei den vedischen Exegeten zu verstehen.

Damit sind nun die kurzen Vorbemerkungen, die ich zur Einleitung in den Text für nötig halte, zu Ende, und ich gehe jetzt zu der Behandlung des Textes selbst über, wobei aus praktischen Gründen Text, Kommentar und Übersetzung nicht von einander getrennt werden können.

# Atha Suparnadhyayah.2

#### Suktam I.

sauparnāni pavitrāni sūktāny ekādaśābhyaset ||
vānchan putrān paśūn vittam svargam āyur anandhatām || I ||

Zitat aus Rigvidhāna I, 20, 3<sup>3</sup>, oder möglicherweise dort aus unserem Texte zitiert; \* anandhatā, das nur an dieser Stelle vorkommt, ist nicht in GRUBE's Index aufgenommen worden.

<sup>1</sup> Sieg Sagenstoffe p. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Da die Akzente unseres Textes sehr oft fehlerhaft und unzweifelhaft späterer Zusatz sind, werden sie im folgenden nicht berücksichtigt. Da dies keine Textausgabe im eigentlichen Sinne des Wortes ist, nehme ich natürlich auf Padapatha und variæ lectiones nur insofern Rücksicht, als sie für meine Vermutungen über die Verbesserung des Textes von Wichtigkeit sein können.

OLDENBERG ZDMG. XXXVII, 68.

<sup>4</sup> Über das Rigvidhāna vgl. Scheftelowitz Die Apokryphen des RV. p. 25 f.

'Wer da Söhne, Vieh, Reichtum, Himmel, Alter und Nichtblindheit wünscht, der mag die elf reinen Gesänge des Suparnaliedes studieren.'

> sauvarnaparnam amitadyutim aprameyam chandomayam vividhayajñatanum varenyam | pakṣau brhac ca bhavato rathavac ca yasya tam vainateyam ajaram pra namāmi nityam || 2 ||

rathavat = rathamtara sonst m. W. nicht belegt.

'Den goldgeflügelten, von unermesslichem Glanz, unmessbaren, aus den Metra bestehenden, dessen Körper aus allen Opfern besteht, den vorzüglichen, dessen Fittiche brhat und rathavat sind, diesen unvergänglichen Sohn der Vinatā verehre ich immer.'

ye vālakhilyā munayah prasiddhās teṣām tapo'rddhena vivṛddhatejāh | jāto garutmān parameśvarāmśah sa no 'niśam rakṣatu pakṣirājah || 3 ||

Über die Vālakhilya's näheres im nächsten Kapitel; dass Garuda durch die Hälfte ihrer Askese geboren wurde kehrt in 2, 5. 6 wieder und vgl. MBh. I, 1462 — Der Ausdruck parameśvarāmśaḥ deutet auf späten Ursprung<sup>2</sup>; parameśvara, hier — Viṣṇu, kommt wohl eigentlich erst episch vor.

'Der durch die Hälfte der Askese der bekannten Välakhilya-Heiligen geboren wurde mit gesteigertem Glanz, Garutmant, eine Teilinkarnation des höchsten Gottes, er möge uns immer beschützen, der Vogelkönig'.

yan mañgalam suparnasya vinatākalpayat purā | amṛtārtham prayātasya tan me bhavatu mañgalam || 4 ||

Worauf dieser Vers hindeutet ist mir immerhin unklar, da 19, 4, der den eigentlichen Segensspruch enthält, nicht der Vinatägehören kann.

'Der Segensspruch, den Vinatā früher dem Suparna, als er nach dem Soma hinaufflug, zu Teil werden liess, möge er auch mir ein Segensspruch sein'.

<sup>1</sup> Vgl. aber auch unten 20, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. OLDENBERG ZDMG. XXXVII, 68.

suparnākhyānam ekatrimšadvargasūktam vāmadeva rsir garudendratārksyāh¹ vinatākadrūsarpā devā devatās traistubham chandah | parvany adhyayane brāhmanābhiśrāvane ca viniyogah || 5 ||

Über dieses Stück ist oben p. 206 f. gehandelt worden.

'Die Erzählung vom Suparna besteht aus Gesängen in 31 Abteilungen; Vämadeva ist der Seher; Garuda, Indra, Tärksya, Vinatā, Kadrū, die Schlangen (und) die Götter sind die Gottheiten; das Metrum ist Tristubh. Die rituelle Verwendung geschieht am Feiertage, beim Studium und beim Hören² des Brähmana'.

2. dyāvāprthivyau bhavato bhaginyau te mūrtimatyau caratas tu lokān |

dyaur āsīt tatra vinatā suparņī bhūmis tu nāgy abhavat kadrunāmā || I ||

Die Fassung des MBh. ist hier sehr kurz, an diese Stelle erinnert nur bhaginyau in I, 1073 — Dass Himmel und Erde Schwestern sind kommt z. B. RV. I, 185, 5 vor; sonst sind sie ja im allgemeinen Gatte und Gattin<sup>3</sup> — Dass Kadrū und Suparnī Erde und Himmel sind kommt ja auch in MS. und Kāth. vor<sup>4</sup>, die Vorstellung aber, dass Kadrū zugleich in Schlangengestalt auftritt<sup>5</sup>, kommt m. W. erst hier vor.

'Himmel und Erde sind Schwestern, sie bewegen sich in sichtbarer Gestalt durch die Welten. Unter ihnen<sup>6</sup> war der Himmel Vinatā als Adlerweibchen, die Erde aber war Schlange, Kadrū mit Namen'.

te devasattre aparādhnuvantyau tato devair japahomaih prabādhite |

prapadyetām tārksyam rsim bhayārtte drstvāksi kadrvā hutibhir vināsitam || 2 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So die Handschriften; das Stück sollte natürlich eher abgeteilt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> abhiśrāvana ist wohl mit abhiśrāva in der Bedeutung identisch. Dass es sich um die 'Besprechung des Brähmana' handelt, finde ich wenig glaublich. Warum sollte dann gerade der Suparnādhyāya rezitiert werden und bei welchem Brāhmana?

<sup>3</sup> Vgl. z. B. HOPKINS PAOS. 1894, p. CXLVI.

Vgl. oben p. 157 f. Im SBr. ist ebenfalls Kadra die Erde, vgl. oben p.

<sup>5</sup> Die Lesart nary in BD (nari F pr. m.) ist natürlich minderwertig.

tatra = tayoh.

<sup>14 - 20213.</sup> J. Charpentier.

Für die Form aparādhnuvantyau (st. "vatyau) vgl. WHITNEY Skt. Gr. \$\sqrt{3}\sqrt{449}\ j — Nach Brhaddevatā V, 143 ff. und MBh. I, 2520 ff. (u. a.) sind Kadrū und Vinatā Töchter des Prajāpati Dakṣa² und mit dem Prajāpati Kaśyapa³ vermählt. Das Opfer, das hier devasattra genannt wird, ist also offenbar das Opfer des Dakṣa, bei dem alle Götter ausser Śiva anwesend waren, und das deswegen von ihm zerstört wurde (MBh. XII, 10208 ff. u. a.). Dass aber dabei das Auge der Kadrū zerstört wurde, kommt m. W. anderswo nicht vor. \$\frac{4}{2}\$

'Bei einer Opfersitzung der Götter hatten diese beiden einen Fehler begangen und wurden demnach von den Göttern von Gebeten und Spenden ausgeschlossen; von Furcht gequält flohen sie zu dem Seher Tärksya, nachdem sie gesehen hatten, dass ein Auge der Kadrū durch die Spenden zerstört worden war'.

palāsaparņavrntasya samidarthe grhānanau | tarantau gospade kau cit paūkamagnā ubhāv rsī || 3 ||

Die Episode mit den Vālakhilya's folgt in MBh. erst I, 1440 ff. und ist hier wahrscheinlich späterer Einschub, worüber weiter unten am Schluss des Textes — Von einzelnen Wörtern vgl. MBh. I, 1443: palāšavrntikām und 1444: gospade.

'Ein Paar Rsi's, vor dem Hause um Feuerholz aus Blättern und Zweigen des Palāśabaumes (zu holen), blieben, da sie über eine Pfütze gingen, im Schlamme stecken'.

pañke sannān ṛṣĩn dṛṣṭvũ vālakhilyāms tu goṣpade | indreņa hasite kruddhās tatas tārkṣyam ṛṣim gatāḥ || 4 ||

Obwohl sannān sehr wohl möglich ist<sup>5</sup>, läge doch magnān paläographisch ziemlich nahe (নিনান্ neben নিয়ান্) — Zu bemerken ist, dass während im vorhergehenden Verse der Dual stand, hier und im folgenden nur Plurale vorkommen.

<sup>1</sup> Vgl. WINTERNITZ WZKM. XX, 34 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aditi = Kadra (vgl. unten 6, 4; 8, 3) ist ja schon in RV. X, 72, 4 Tochter des Daksa (vgl. EDGERTON im Idg. Jahrb. III, 211).

<sup>3</sup> Hier Tarkşya genannt.

<sup>4</sup> Im Epos heisst es ja, dass Śiva, als er das Opfer des Dakşa vernichtete, dem Bhaga seine Augen zerstörte (vgl. Hopkins Epic Mythology p. 223).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. z. B. Bhāg. P. III, 13, 16: apām madhye . . . sannām . . . gām n. s. w.

'Als Indra die Vālakhilya-rṣi's¹ im Schlamme der Pfütze versunken sah, lachte er — zornig begaben sich dann diese zum Rṣi Tārkṣya'.

tapo'rddham tava däsyāmah sutam utpādayāndajam | indrasya vi nayed darpam ātmasambhāvitasya yah || 5 ||

Vgl. 1, 3 und 2, 6 — Zu beachten ist jedenfalls die Lesart °āndaja in BD.

'Die Hälfte unserer Askese wollen wir dir geben; erzeuge du einen eigeborenen Sohn, der den Übermut des Indra, des selbstgefälligen, bezähmen kann'.

tapo'rddham vālakhilyānām tārksyah pītvā mahāyaśāh | vinatāyām dadhau garbham āṇdajānām anuttamam | | 6 ||

Beachtenswerte v. l. mahāśayah A pr. m.

'Nachdem der weitberühmte Tärksya die Hälfte der Askese der Välakhilya's getrunken hatte, legte er in Vinatä einen Embryo, den besten aller Eigeborenen, nieder'.

3. labdhvā bījavaram puņyam śaunakī tu gurūdarī | śuddhakṣetre ca sampūrņe kāle 'mukta trir aṇḍajān || I ||

Statt *śuddhakṣetre* hat A pr. m. *pakṣe*, was aber kaum etwas anders als eine durch Mangel an Verständnis zustandegekommene Verbesserung ist.

'Nachdem Śaunakī den besten Embryo, den reinen, empfangen hatte, wurde sie schwanger; und nachdem ihr reiner Mutterleib<sup>2</sup> sich gefüllt hatte, entliess sie zur rechten Zeit dreimal ein Ei<sup>3</sup>'.

āturā sā tu suśroņī kṣatam kṛtvāgrajāṇḍaje |
bhidyamānordhvaniṣkrāntā vidyun meghasakhāmbare || 2 ||

āturā ist offenbar hier 'krank im Gemüt, beschämt', etwa = hriyā āpannā in 3, 3; da aber hier kein Wort von den früher ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man beachte den Plural hier und im folgenden Verse gegenüber dem Dual in V. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das muss die Bedeutung des sonst m. W. nicht belegten Wortes śuddhaksetra sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> andaja hier offenbar = anda; ebenso im nächsten Verse.

borenen Söhnen der Kadrū gesagt worden ist, liegt für Vinatā nicht der geringste Grund vor sich zu schämen. In MBh. I, 1085 ist sie wiederum mit Recht *vrīditā*, da die Söhne Kadrū's schon geboren sind, ihre eigenen Eier aber noch leblos daliegen.

'Krank im Gemüt machte die Schöngehüftete am erstgelegten Ei ein Loch — hervorgebracht stieg der Blitz<sup>1</sup>, der Freund der Wolke, gegen den Himmel'.

hriyā sā param āpannā cintayantī muhur muhuh | madhyamam nir bibhedāṇdam jāto 'rkasya sakhāruṇah || 3 ||

Vgl. MBh. I, 1085: andam bibheda.

'Nachher wiederum von Scham ergriffen bedachte sie sich hin und her; dann brach sie das zweite Ei entzwei, und Aruna, der Freund der Sonne, wurde geboren'.

aruņena jātamātreņa šaptā mātā tapodhanā | duskrtam kim mahāpuņye pādahīno 'smi caņdi he || 4 ||

Der Inhalt des Fluches fehlt sonderbarerweise, ob er aber ausgefallen ist<sup>2</sup>, weiss ich nicht, da ich überhaupt starke Zweisel gegen die Echtheit dieses Verses hege, worüber weiter am Ende des Kapitels.

'Von dem eben geborenen Aruna wurde die Mutter, die askesenreiche<sup>3</sup>, verflucht: 'Was für eine Sünde, du Hochheilige! fusslos bin ich, du Grausige!'

tasmin prasūte ravir ūjagama bruvan vākyam devi dehīti mahyam | tava suto'yam mama vājivegān dhartum śakto bhava ca modamānā || 5 ||

Der Blitz wird sonst nicht unter den Kindern der Vinatä erwähnt, vgl. HERTEL WZKM. XXIII, 301 A. 1. Von indischem Standpunkt aus wäre der Blitz ja eigentlich als weibliches Kind zu betrachten, vgl. saudämani 'Blitz' und 'Apsaras' u. s. w.

HERTEL WZKM. XXIII, 303 A. I.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. unten 20, 4.

vājivegān scheint mir, obwohl keine Varianten vorhanden sind, sehr verdächtig; doch getraue ich mir keine Verbesserung im Texte zu machen.<sup>1</sup>

'Nachdem er geboren, kam der Sonnengott dahin und sprach (dieses) Wort:' Göttin, gib ihn mir! dieser dein Sohn ist fähig, meine schnellen Rosse (?) zu zügeln — und sei du unbesorgt<sup>2</sup>!'

#### Süktam II.

 garudasya jātamātrasya trayo lokāh prakampitāh | prakampitā mahī sarvā sasailavanakānanā || 1 ||

Dieser Vers ist = Khila zu RV. I, 191 v. 38 mit der einzigen Ausnahme, dass dort die schlechtere LA. jātamātreņa steht; vgl. ferner jātamātro in MBh. I, 1093 — garuḍasya jātamātrasya muss Gen. absol. sein, eine Konstruktion, die entschieden auf späten Ursprung deutet.4

'Eben war Garuda geboren, da zitterten die drei Welten; es zitterte die ganze Erde mit ihren Bergen, Wäldern und Wildnissen'.

gaganam nastacandrārkam na jyotīmsi cakāsati | devatū bhayavitrastā nastacestas ca mārutah || 2 ||

Khila zu RV. I, 191, v. 4 lautet folgendermassen:

gaganam nastacandrārkam jyotisam na prakāśate | devatā bhayavitrastū<sup>6</sup> māruto na plavāyati<sup>6</sup> ||

In Übereinstimmung damit BD jyotişam na prakāśate (auch māruto an erster Stelle in d: māruto nastacetasah); diese LA. ist

Ich würde am ehesten an vājineyān denken; vājineyā- kommt freilich nur RV. VI, 26, 2 vor, und zwar in der Bedeutung 'Heldensohn' (aus vājin-; Sāyana sagt freilich vājinyāh putrah); ich sehe aber keinen Grund, weshalb es nicht auch 'Ross-sohn' = 'Ross' bedeuten konnte. An cājāneyān (ca\_ājāneyān) liesse sich ja noch eher denken, wäre es nicht wegen des Metrums.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wohl wegen des Fluches,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aufrecht Rigveda II, 673.
<sup>4</sup> Vgl. Whitney Skt. Gr. § 300 b; Speijer Skt. Syntax p. 286 ff. (bes. p. 289 n. 2).

bhayabhitās ca bei Scheffelowitz Apokryphen des RV. p. 70.
 = pravāyati; mir sonst nicht bekannt (vll. Einwirkung von plu.).

schlechter, da jyotişam hier in verdrehter Bedeutung gebraucht wird.

'Auf dem Himmel schwanden Mond und Sonne, die Sterne leuchteten<sup>1</sup> nicht; die Götter waren ausser sich vor Furcht und der Wind hörte auf sich zu bewegen'.

nāryo garbham na grhņanti samudrāh sosam āgatāh | gāvah ksīravivarjitā vidravanti bhayāturāh || 3 ||

'Die Weiber empfingen nicht, die Ozeane trockneten aus; die Kühe liefen krank vor Furcht umher ohne Milch zu geben'.

brāhmanā vedavibhrastāh sarvatrāsur urogamāh | sarvato garudam jñātvā tam eva saraņam gatāh || 4 ||

Dieser und der folgende Vers scheinen sehr verworren zu sein und machen einen entschieden späten, unechten Eindruck. Mit mehr Zusammenhang schildert MBh. I, 1239 die Ereignisse nach Garuda's Geburt.

'Die Brahmanen kamen um die Veda's, überall traten Schlangen auf; von allen Seiten suchte man Schutz bei Garuda, nachdem man von ihm Kunde erlangt hatte'.

tatalı sarve yathūsthūnam tatkṣanenoragā² gatālı | garutmatsambhave naṣṭālı punalı sṛṣṭālı svayambhuvā || 5 ||

'Dann gingen augenblicklich alle Schlangen nach ihrem Ort; bei der Geburt des Garutmant verschwunden, wurden sie von Svayambhū wieder ins Leben gerufen<sup>3</sup>'.

mag hūnakṣatrajūtūnām sarvaveda\$arīrinūm | sahasravarṣagarbhūnūm agnistambhaḥ sma jūyate || 6 ||

Nach HERTEL<sup>4</sup> hat dieser Vers möglicherweise eine ältere Strophe verdrängt, was mir deswegen unglaublich scheint, weil mir die vorhergehenden Verse ebenso jung zu sein scheinen. Nach

<sup>1</sup> cakāsati Plur. nach Pān. VI, 1, 6.

<sup>2 °</sup>orugā bei GRUBE ist wohl einfach Versehen.

<sup>4</sup> WZKM. XXIII, 303 A. 2.

MBh. I, 1000 ff. lag Garuda 1000 Jahre im Ei, worauf dieser Vers offenbar hindeutet; übrigens kann er — vielleicht mit schlichten Änderungen — sehr wohl aus irgend einem Zaubertext stammen.

'Für die unter dem Sternbild Maghā geborenen, für die deren Leiber alle Veda's sind<sup>I</sup>, und für die, die tausend Jahre im Mutterleibe gewesen sind, tritt Stillung des Feuers (durch Zaubermittel) ein'.

# Suktam III.

 ojasvinam vīram asahyasāham stosyāmy aham garudam vainateyam | mātaram yo nirakrīnāt kadrvā dāsye parājitām || I ||

Vgl. 28, 2: vīryam asahyasāham — Der Vers gehört ziemlich sicher nicht dem ursprünglichen Gedicht an, worüber weiter unten.

'Den kräftigen Helden, der den Unwiderstehlichen bezwingt, will ich lobsingen, den Garuda, Sohn der Vinatä, der seine von Kadrū zur Sklaverei besiegte Mutter loskaufte.'

tad asya karma vaksyāmi vainateyasya śrimatah | prth(i)vyām prathitayaśasah somāharanajam mahat || 2 ||

HERTEL<sup>2</sup> liest mit D *prathitayaśah*, was mir weniger glücklich scheint; später<sup>3</sup> liest er aber, ohne das Vorhergehende zu erwähnen, *prthvyām*, was ohne Zweifel richtig ist.

'Diese seine Tat will ich verkünden, des majestätischen Vinatā-Sohnes, dessen Ruhm über die Erde verbreitet ist, (die Tat), die gross ist und aus dem Somaraube entstanden.'

kadrūs ca vai suparnī ca pasprdhāte svarūpayoh | sā kadrūh suparnīm ajayat sābravīt || 3 ||

Ich lese mit OLDENBERG<sup>4</sup> svarūpayoh statt sa° — Der Vers setzt sich aus einem Halbśloka<sup>6</sup> und einem Prosazitat aus TS. VI,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. unten 27, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> WZKM. XXIII, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> l. c. p. 328 A. 1.

<sup>4</sup> ZDMG. XXXVII, 69.

<sup>5</sup> Die Worte kadrūś ca vai suparnī ca sind in der Kāś, zu Pān. IV, 1, 71 zitiert.

I, 6, I¹ zusammen, die mit grosser Wahrscheinlichkeit einen älteren (Tristubh)vers verdrängt haben. Dass darin sich irgendwelche Notiz von dem Siege der Kadrū vorfand ist nicht unglaublich und brauchte an sich dem Gang der Erzählung nicht vorzugreifen.

'Kadrū und Suparnī wetteten, indem sie ihre eigene Personen

einsetzten; Kadrū besiegte die Suparnī, sie sprach':

[satyam kilaitad apare vadanti dūrūtmakam dīrghajātyāḥ sadaiva | aprajñānā kalahe yā sutam me kūnā ghorāni vacanāni krntati ||4||]

Ich setze diesen Vers deswegen in Klammern, weil er offenbar an unrichtigem Platz steht; er muss eine Rede der Suparnī enthalten, worin sie sich beklagt, dass Kadrū ihren Sohn - d. h. natürlich Garuda - geschmäht hat. Nun bezieht sich aber das am Ende von 3 stehende sābravīt in TS. auf Kadrū, der der nächste Vers also gehören musste; dann wäre ein Vers der Kadrū ausgefallen, in dem sie auf Garuda mit Scheltworten losgegangen wäre. Das hätte nun hier erstens absolut keinen Sinn, und zweitens war nach der unzweifelhaft ältesten Form der Sage Garuda su dieser Zeit noch nicht geboren.2 Der Vers gehört also offenbar nicht hierher, kann aber möglicherweise irgendwo in 9 zu Hause gewesen sein (vll. nach 9,2?). Die offenbar zerstörten Worte dūrātmakam dīrghajūtyāh sadaiva hat OLDENBERG zu verbessern gesucht, indem er an durātmakās tiryaggatāh sadaiva denkt, was und ihm deswegen weniger glücklich zu sein scheint. Ich hatte früher die Vermutung gewagt, dass man etwa durātmakam dirghajihvyāh sadaiva lesen könnte; Dīrghajihvī war nach Ait. Br. II, 22, 10 eine Dämonin, die das Morgenopfer beleckte und es mit ihrer giftigen Zunge zerstörte4 - also wohl eine Schlangendämonin. Irgend welche Beweise dafür, dass sie mit Kadrū in Verbindung gestanden hat, lassen sich aber nicht vorbringen, und so war diese Vermutung eine ganz und gar unsichere, obwohl

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben p. 190 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Darüber weiter unten nach dem Texte.

Nach Pāṇ. IV, 1, 59 ist dies die im Veda (chandasi) vorkommende unregelmässige Femininform, sonst heisst es natūrlich dirghajihvā.

Vgl. auch MBh. III, 16605.

nach H. 1303 dirghajihva gerade 'Schlange' bedeutet. Nachher habe ich aber gefunden, dass im Jāt. II, pp. 145, 12. 27; 146, 3; 147, 12; 148, 15 die Schlangen mit dem Namen dighajātika bezeichnet werden, und dass also die Lesart des Textes dirghajātyāh die richtige ist. Also ist wohl m. E. am ehesten nur durātmakam statt dūro zu verändern und die Übersetzung soll etwa folgendermassen lauten:

'Richtig fürwahr sagen die anderen dieses: ('Frevelhaftigkeit) gehört ja immer der Schlange', die sie in dem Wortstreit, ohne meinen Sohn zu kennen, (gegen ihn) grausige Wörter schneidet<sup>1</sup>, die Einäugige.'

prekṣasva pāram vinate suparņi sauparņam cakṣur iti vai śrutam me | aśvaḥ śveto nyakaṣiṣṭa sthāṇau tasyāsau [kṛṣṇas] tiryaññ ava vāti vālaḥ |/5||

'Blicke nach der anderen Seite, o Vinatā Suparnī — 'ein Adlerauge' so habe ich fürwahr sagen gehört; ein weisses Pferd hat sich eben an einem Pfahl gerieben, sein [schwarzer] Schweif weht schräg hinab'.

6. ā nu dīdhīsa un nu madena mādyasi na vālam pasyāmi kim ā pasyasi | yady asvah sveto yadi vāpi kṛṣṇah kim nu kena nu katham nu pasyasi ||1||

<sup>1</sup> HERTEL l. c. p. 304 scheint krntasi zu lesen, obwohl er das nicht ausdrücklich sagt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es mag sein, dass es von Anfang an an diesem Punkt zwei verschiedene Versionen der Sage gab, nämlich: 1) das Pferd ist ganz und gar weiss — das Pferd ist weiss mit schwarzen Flecken, und 2) das Pferd hat einen Schweif — das Pferd hat überhaupt keinen Schweif. Beide wären dann hier mit einander vermischt worden. Doch ist das ja nur eine lose Vermutung.

Mit Oldenberg¹ lese ich ā nu didhīṣa un nu für ā 'nu didhīṣa un na bei Grube und ebenso in d katham nu statt k. na. Oldenberg hat ohne Zweifel auch darin Recht, das für ā in b ein anderes Wort eingesetzt werden muss, umsomehr weil ā-paś- bisher nur in AV. IV, 20, I und zwar in der Bedeutung 'anschauen'² belegt ist. Was aber eingesetzt werden konnte, verstehe ich leider nicht; Varianten sind nicht vorhanden, und das einzige Wort, das ich mir hier als passend denken könnte, wäre wohl etwa tvam. Möglich ist auch, dass etwaige Unordnung dadurch eingetreten ist, dass sowohl b wie d auf dasselbe Wort enden.

'Siehst du das wirklich<sup>3</sup>, oder bist du ganz wahnsinnig? Ich sehe den Schweif nicht, siehst du ihn denn? Ob das Pferd weiss ist oder schwarz — was, wodurch, wie siehst du denn das?'

anriam vai ivam vadasi [kadru] kāne +pratighrstadaršane | sarvašvetam hy aham manye nāsya vālo 'sti kašcana ||2||

Wie Oldenberg4 betrachte ich kadru als Glosse zu kane; das Wort pratighrstadarsane passt schlecht zum Metrum, und zudem ist prati-ghars- m. W. niemals belegt - ich möchte deswegen eher nighrstaº (oder möglicherweise viº) lesen - Mit HERTEL<sup>5</sup> lese ich vālo für krsno des Textes, und das schon deswegen, weil krsno, das hier etwa 'schwarzer Flecken' bedeuten müsste, auch sprachlich jedenfalls sehr bedenklich ist. HERTEL sagt ferner: 'OLDENBERG muss mit seiner Auffassung, dass des Rosses Schweif beim Reiben an dem Pfosten hängen geblieben ist, so seltsam dies uns anmutet, Recht haben'. Bedenken wir aber, dass im MBh. das Pferd in Wirklichkeit keinen schwarzen Schweif hat, sondern dass sich nur einige Schlangen in schwarze Haare verwandelt und sich an ihm gehängt haben, und bedenken wir ferner, dass uns im jetzigen Suparnādhyāya absolut nichts weder von der Geburt der Schlangen noch von den Vorrichtungen der Kadrü bei der Wette überliefert ist, so dürfen wir womöglich die Vermutung wagen, dass sich die Geschichte hier in ähnlicher Weise abgespielt hat wie im MBh. Dann konnte aber der aufgehängte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ZDMG. XXXVII, 70.

<sup>2</sup> Vgl. WHITNEY-LANMAN AV. p. 184.

<sup>\*</sup> So Oldenberg; Hertel 1. c. p. 304 übersetzt: 'bist du bei Sinnen', ebenso Johansson Solfägeln p. 43.

<sup>4</sup> Dem Hertel I. c. p. 304 A. 7 zustimmt.

<sup>5</sup> l. c. p. 304 A. 8.

aus Schlangen bestehende Schweif sehr wohl beim Reiben am Pfahl hängen geblieben sein.

'Lüge fürwahr redest du, Einäugige, deren Auge ausgerissen ist. Ich meine, er ist ganz weiss, er hat ja gar keinen Schweif'.

yāvat tvam dvābhyām vinate suparņi caksurbhyām pasyasy aruņasya mātaḥ |

tūvac cen nūham ekena pasye tad dāsī tava syām tvam u vā mama syāh |/3||

OLDENBERG¹ will na aham lesen und tad tilgen; HERTEL und JOHANSSON² äussern darüber nichts. Ich kann OLDENBERG hier nicht folgen, da tad für den Sinn des Verses notwendig ist; es fehlt ein korrelatives yad in a-b.³ Die Übersetzung soll nämlich folgendermassen lauten:

'Wenn ich es mit einem Auge nicht sehe, während du, o Vinatā Suparnī, Mutter Aruna's, es mit zwei Augen siehst, da will ich deine Sklavin sein — oder sei du die meinige!'

dāsī te siām iha sarpamātar yad dhy etad eva na mṛṣū bravīsi |

mama vā tvam adite dāsyam adya karisyasi hanta vedāva gatvā |/4/|

vedāva gatvā OLDENBERG nach BD statt des sinnlosen ced āvagatvā der übrigen Hdschr.

'Ich werde hier deine Sklavin sein, o Schlangenmutter, falls du dies nicht unwahr redest; oder auch wirst du, Aditi, bei mir Sklavendienst verrichten — wohlan, gehen wir hin, es zu erkunden!'

+dūtam pra hiņvo mātarisvana āsāsāvo vaksyati tad yathātatham | ubhe vā svayam eva gacchāva kadru vahāmi tvā vāji carati yatrāsau ||5||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. c. p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Solfågeln p. 44.

<sup>3</sup> VII. las man ursprünglich: yāvad yad dvābhyām usw. (?)

<sup>4</sup> Darüber dass Vinatā hier Mutter des Aruna benannt wird, werde ich weiter unten handeln.

hinvo BD richtig statt hinvo<sup>1</sup> — Der erste pāda ist unvollständig; OLDENBERG<sup>2</sup> möchte etwa an mātariśvānam āśum denken, was ja möglich wäre. Einfacher vielleicht ā mātariśvānam 'zu M.'; freilich kommt ja ā selten mit Ackusativ vor und besonders in der Stellung vor dem Hauptwort<sup>3</sup>, aber in der ziemlich destruierten Sprache unseres Textes wäre doch so was gut denkbar.<sup>4</sup>

'Wir wollen einen Boten senden (zu) Mātariśvan; lass uns ihn bitten, dass er uns die Wahrheit sagt. Oder lass uns beide selbst gehen, o Kadrū, ich trage dich dahin wo jenes Pferd sich

aufhält'.

## Suktam IV.

 eşa vālo lambate vṛkṣaśañkau kaccid enam paśyasi lambamānam |

jitā me 'si samudrasākṣyāc<sup>5</sup> chūdrā me bhava tvam ā śramāt ||I||

ā śramāt nach Oldenberg für āsramāt bei Grube — Dass Kadrū hier das Meer zum Zeugen anruft, hängt wohl damit zusammen, dass sie beide über das Meer geflogen sind, und dass kein andrer da anwesend ist<sup>6</sup>, vgl. auch die Beschreibungen des Ozeans in MBh. I, 1207 ff. 1227 ff.

'Da hängt der Schweif am Baumstumpf, siehst du ihn da wirklich hängen? von mir bist du besiegt — das Meer ist mein Zeuge — sei nun meine Sklavin bis zur Ermüdung'.

samudre ramanıyakam dvipam susruma sāsvatam | nāgānām ālayam pūrvam tatra no vinate vaha ||2||

# Vgl. zunächst MBh. I, 1282:

<sup>2</sup> l. c. p. 70.

\* ā kommt sonst hier nur als Verbalprāfix vor, ausser in 7, 1, wo nach der Verbesserung Oldenbergs ā śramāt zu lesen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Pān. VIII, 4, 15.

<sup>\*</sup> Vgl. Macdonell Vedic Gr. p. 419. Geblieben ist wohl eine Spur von ā cum accusativo in adverbiellen Ausdrücken wie ā-maraņam, ā-kantham u. s. w. (vgl. Speijer Skt. Syntax p. 122).

 $<sup>^</sup>b$  °sāksyā bei Gruße ist wohl nur Versehen, da er im folgenden chūdrā schreibt.

<sup>6</sup> Man vergleiche z. B., wie Buddha vor Mara sich auf die Erde als Zeuge beruft, vgl. KERN Buddhismus I, 88 u. s. w.

nāgānām ālayam bhadre suramyam cārudarsanam | samudrakukṣāv ekānte tatra mām vinate naya ||

Dass diese beiden Verse auf einer gemeinsamen Vorlage beruhen ist ganz offenbar; diese lautete wohl etwa so:

samudre rāmanīyakam¹ śuśruma cārudarśanam | nāgānām ālayam bhadre tatra mām vinate vaha ||

Dass dieser Vers im Sup. des Metrums wegen eine Umdichtung ist und wohl eine ältere Tristubh verdrängt hat, scheint mir kaum zweifelhaft zu sein:

'Im Meere liegt die Insel Rāmanīyaka, so haben wir stets' vernommen, von Alters her ein Aufenthalt der Schlangen — trage uns dorthin, o Vinatā!'

varṣasy aśrūṇi kim idam garutmams tārkṣyasya putras tvam ariṣṭaneme³ | na tādṛśānām vihaga dvijendra śocaty apatyam iti vai śrutam me ||3||

Rede der Vinatā, wie der folgende Vers zeigt.

Hier tritt nun zum ersten Mal Garuda auf, was offenbar dazu stimmt, dass in MBh. I, 1239 ff geschildert wird, wie Garuda aus dem Ei kroch, unmittelbar nachdem Vinatā die Wette verloren und Sklavin der Kadrū geworden war. Wenn wir ferner MBh. I, 1263 f.:

tatah kāmagamah pakṣt kāmavāryo vihangamah | aruṇam cātmanah pṛṣṭham āropya sa pitur gṛhāt || mātur antikam āgacchat param tīram mahodadheh |

mit 8, 2 (unten) vergleichen, wo Garuda prahito 'runena auftritt, so gewinnen wir, glaube ich, ziemliche Klarheit in der hier geschilderten Situation.

'Warum vergiessest du jetzt Tränen, o Garutmant, du bist

Dass so zu schreiben ist, und dass rāmanīyaka ein Eigenname ist, belehrt uns MBh. I, 1303 zur Genüge; vgl. auch Hopkins Epic Mythology p. 27.
² śāśvatam Adv. = śaśvat.

Mit Oldenberg l. c. p. 71 A. 1 ariştanemeh zu lesen ist nicht absolut notwendig, da Garuda selbst in 19, 5 Ariştanemi genannt wird.

ja Tārkṣya's Sohn, o Ariṣṭanemi. Nachkommen solcher Eltern weinen nicht, du Vogel, König der Vögel, so habe ich gehört'. 1

ārttim vai te vinate nayanty² +apanatahriyā tv aruņasya mātaḥ | ya ācāryān yuvato na cakrur ittham vai te 'śrumukhāḥ patanti ||4||

Der Vers befindet sich offenbar in starker Unordnung und lässt sich in seiner jetzigen Gestalt nicht einwandfrei übersetzen. In a fehlt eine Silbe, die wahrscheinlich durch den Akkusativ des persönl. Pron. 2. Person zu ersetzen ist. Diese mag te gelautet haben, da diese Form im Veda als Akkusativ vorkommt3, dann wäre es: arttim vai te(te)vinate nayanti, wo ein te natürlich mit äusserster Leichtigkeit ausgefallen sein kann. In b gibt apanatahriyā natürlich keinen Sinn4 - 'unverschämt'5 ist ebenso unmöglich wie jede andere Übersetzung; von den Hdschr. hat B apanatahyāttvarunasya, D anapatahyātvarunasya, was keine Leitung gewährt. Unter Hinweis auf 21, 4: abhrātā bhrātrā garudo 'ruņena aputrā śungā vinatā suparnī versuche ich anapatyā6 tv(am) arunasva mātah 'ohne Nachkommen (= Söhne) bist du, Mutter des Aruna' - der Hohn gegen Aruna, weil dieser seine Mutter in der Sklaverei verlassen hat, macht sich darin leicht bemerkbar. Während nun weiter d unversehrt zu sein scheint, bietet c offenbar ein höchst schwieriges Problem dar: wenn das wirklich 'welche nicht . . . Lehrer sich verschafft haben'7 bedeutet - und anders kann man es wohl nicht fassen, wenn man nicht eine völlig unheilbare Wirrnis annehmen soll - so würde man doch zuerst am ehesten cakrire zu erwarten haben; doch das mag in diesem Text nicht so streng urgiert werden. Schlimmer ist yuvato, dass doch kaum 'jugendliche' bedeuten kann, und, wenn dem auch so wäre,

Vgl. 5, 5 oben.

OLDENBERG 1. c. p. 71 A. 2 will niyanty lesen — soviel ich verstehe ohne Grund.

<sup>\*</sup> PISCHEL ZDMG. XXXV, 714 ff.; MACDONELL Vedic Gr. p. 300 n. 14 weiss natürlich davon nichts.

<sup>\*</sup> apanata- kommt nur in SBr. XI, 7, 3, 3; Sankh. Br. 10, 1 vor, beidemal in der Bedeutung 'ausgebogen'!

<sup>5</sup> So HERTEL.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> anapatyá- als Adj. ist in AV. XII, 4, 25 u. a., als Subst. ('Kinderlosig-keit') schon RV. III, 54, 18 belegt.

Vgl. HERTEL l. c. p. 305.

doch keinen Sinn gibt. Man möchte wohl am ehesten an yuvāno denken (ঘ্রান) zu ঘ্রনা verändert, nicht unmöglich), was unzweiselhaft einen Sinn gäbe, metrisch aber sehr schlecht zu scheint. Die Übersetzung kann natürlich unter solchen Umständen nur auf approximative Richtigkeit Anspruch erheben.

'Qual fürwahr bereiten sie dir, o Vinata; sohnlos bist du, o Mutter Aruna's. Die Jünglinge (?), die sich keine Lehrer verschafft haben, fliegen wahrlich in dieser Weise tränengesichtig umher'.

aham vahāmi pari tān vahāmi sarpān vahāmi yathā duskrtakārinī |

dvīpānt samudrasya vahāmi duskrt kadrūmt saputrām udakam spršantīm¹ ||5||

Antwort der Vinatā<sup>2</sup> — duskrtakārinī, das das Metrum stört, kann möglicherweise erklärende Glosse eines nicht völlig verstandenen duskrtakarmā oder \*\*okarman\*\* (ep.) sein.

'Ich trage (sie), ich trage sie umher, ich trage die Schlangen wie eine Sünderin; nach den Inseln des Meeres trage ich, Arme, Kadrū samt ihren Söhnen, sie, die das Wasser berührt'.

8. yas te kumāras taruņah suparņi yasya śākhāh patatah khe nudanti |

tam preşayasva balınam sa etu sarvān asmān nayatu yatra sūryah ||1||

Rede der Schlangen (oder der Kadrū) an Vinatā — śākhā in der Bedeutung 'Flügel, Fittich' ist jedenfalls höchst selten, wenn überhaupt belegt; m. E. wäre tudanti (schlichte Änderung) des Sinns wegen besser als nudanti.

'Dein jugendlicher Sohn, o Suparnī, dessen Flügel beim Fliegen gegen den Himmel stossen — sende ihn, den Kräftigen! Möge er kommen und uns alle dorthin führen, wo die Sonne ist'.

aham suparņah prahito 'ruņena sarpāh karisyāmi yad āha śungī |

ā rohata ślisyata me śartram volhā 'smi sarvān acireņa sūryam ||2||

<sup>1</sup> HERTEL's spreants halte ich für unnötige Änderung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der zweite Erklärungsversuch Oldenberg's (l. c. p. 72 A. 1) ist nicht richtig.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Pān. IV, 1, 12.

śungi als N. pr. der Vinata kommt nur hier vor; daneben aber śungā in 10, 2; 15, 5; 22, 1; 29, 1. 41; als Sohn der Vinatā heisst Garuḍa śaungeya in 17, 4. 5.2 Woher der Name stammt ist mir nicht bekannt; bei Pan. IV, 1, 117 wird als männlicher Name śunga genannt und vorgeschrieben, dass das Patronymicum śaunga lauten soll, wenn es sich um einen Bharadvaja handelt, sonst śaungi; dazu gehört offenbar śunga in Aśv. Śr. XII, 13, 5; Laty Sr. IV, 6, 20 u. s. w.3, śaungāyani Vamsa Br.4 und śaungiputra Brh. Ar. Up. VI, 4, 31 (= VI, 5, 2 K.). In welchem Verhältnis zu diesen alten Lehrerfamilien die spätere Dynastie der Śunga's (184-72 v. Chr.) gestanden hat, weiss man wohl gar nicht. Weil nun śungā und śungī unterschiedslos gebraucht werden - als subst, scheint śungī 'Ficus infectoria' erst sehr spät vorzukommen - gab es wohl für Panini keinen Grund, das Wort in seiner Femininbildungslehre zu beachten, und soviel ich weiss, findet es sich weder bei ihm noch in den Kommentaren.<sup>8</sup> Irgend welchen Schluss auf das Altersverhältnis zwischen Suparnädhyäya und Pänini kann man deswegen leider nicht gut ziehen - Ich habe śliśyata in den Text eingesetzt statt kliśyata (D hat śliśatu), da letzteres grammatisch und des Sinns wegen entschieden schlechter ist.6

'Ich Suparna, angetrieben von Aruna<sup>7</sup>, werde das tun, was Śungī sagte (versprach), ihr Schlangen; steiget auf, hängt euch an meinen Leib, in kurzer Zeit führe ich euch alle nach der Sonne<sup>3</sup>.

tīkṣṇāḥ suparṇā bahudhā marīcyaḥ sūryasya tā naḥ pradahanti bhogān |

namah patangāya ni vartta sādhu yatra mātā aditis tatra gaccha ||3||

Es mag zweiselhaft sein, ob nicht statt suparnā der Voc. suparna einzusetzen ist; doch bedeutet ja nach Nigh. I, 5 suparna auch 'Sonnenstrahl'<sup>8</sup>. und es mag ja möglich sein, dass gerade hier ein Beleg dieser Bedeutung vorhanden ist.

<sup>2</sup> Auch in Daśak, ed. Wilson p. 93, 6.

WEBER ISt. IV, 372, 383.

6 śliś- mit Ack. z. B. MBh. XII, 10948.

Vgl. auch świgāvacas in 18, 3.

<sup>\*</sup> In Macdonell & Keith Vedic Index II, 384 fehlt natürlich dieses sunga und wird erst p. 395 im Vorübergehen erwähnt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bei Liebich Pānini p. 102 ff. findet es sich jedenfalls nicht.

<sup>7</sup> Aruna reitet wohl wie im MBh. auf seinem Rücken (vgl. oben zu 7, 3) prahito ist also ungefähr so viel wie codito.

<sup>8</sup> Vgl. oben p. 127.

'Scharf sind die Strahlen, an vielen Orten sind die Strahlen der Sonne, sie verbrennen unsere Körper.¹ Heil dem Vogel! Kehre nur schnell nach unten! Fahre dorthin, wo Mutter Erde (Aditi) ist!'

alam sūryasya sadanam gatena dagdhā nas tanvah savituh śikhābhih |

vihāya vā tvā pra patāma bhūmau ni vartta vā śakune nodyamānal | | 4 | |

Besser wäre vielleicht codyamānah, obwohl eine solche Änderung nicht notwendig ist.<sup>2</sup>

'Genug mit der Fahrt nach dem Sitz der Sonne; unsere Leiber sind verbrannt von den Flammen des Savitar. Entweder wir verlassen dich und stürzen uns zur Erde, oder du kehrst um, o Vogel, (von uns) angetrieben'.

idam na sādhu yad idam suparņi sutān mamainān avahat sadhasthe | vicestamānān uragān aśaktān javena sūryam prati dahya-

mānān // 5 //

Kadrū an Vinatā — ich schreibe aśaktān ('schwach, unfähig') statt asaktān, das hier keinem Sinn gibt.

'Es ist nicht recht, o Suparnī, dass er diese meine Söhne nach jener Stelle führte, die sich windenden Schlangen, die schwachen, in Eile nach der Sonne, um verbrannt zu werden'.

## Süktam V.

9. ete süryasya tapasübhitaptüh ksitau varttante runa bhogavantah /
aham na vindāmi +hatim sutünām na ceha türksyah sa hi
śarma vidyūt /| I ||

M. E. ist dies Anrede nicht der Vinata³, sondern der Kadin an Aruna; alles hängt dabei an dem Worte hatim, das auch in

1 bhogah . . . aheś ca phanakāyayoh, AK. III, 4, 3, 24.

15 - 20218. J. Charpentier.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es scheint oft sehr schwierig zu sein, zwischen Formen von nodayati und codayati einen Unterschied zu machen.

B So HERTEL WZKM, XXIII, 306; JOHANSSON Solfågeln p. 45.

der teilweise sehr unbeholfenen Sprache unseres Textes unmöglich richtig sein kann. Es muss statt hatim irgend ein anderes Wort eingesetzt worden, etwa mit der Bedeutung 'Wohlsein' oder 'Schutz, Zuflucht'; ich glaube ziemlich getrost statt hatim hier hitam lesen zu dürfen, wodurch alles ziemlich zurechtgelegt wird. Also:

'Diese Schlangen nun, verbrannt durch die Glut der Sonne<sup>1</sup>, verweilen hier auf der Erde, o Aruna; ich vermag kein Heil für meine Söhne zu sehen, und Tärksya ist nicht hier, er würde sonst Schutz wissen'.

etat te karma parusam suparna yat sauraseyān avaho balūt tvam |

ārttā kadrūr vadati dagdhaputrā nīcair varttethāḥ prabhavatsu nityam || 2 ||

Aruna (oder Kadrū?) an Garuḍa.

Ich lese mit JOHANSSON<sup>2</sup> suparna statt suparni bei GRUBE, das keinen Sinn gibt — sauraseyāh heissen die Schlangen, da Kadrū bisweilen Surasā genannt wird.<sup>8</sup>

'Das war eine grausige Tat von dir, o Suparna, dass du die Söhne der Surasā mit Gewalt fortgeschaffen hast; gequält lässt Kadrū, deren Söhne verbrannt worden sind, ihre Stimme ertönen<sup>4</sup> — immer wirst du dich (von jetzt an) unter den Mächtigen niedrig bewegen'.

abhi kranda stanayodayodadhımt samūs tās te [parjanya] giribhih santu āpah | ā hantu śeṣah śikharam girinām gacchantu sarpāh salilasya madhyam || 3 ||

Dieser Vers und der folgende enthält das Gebet Kadrū's an Indra, vgl. MBh. I, 1285 ff. — Die Wörter abhi kranda stanaya kommen als Versanfang in RV. V, 83, 7 u. s. w. vor; vgl. auch Jātaka 75 g. 1. — parjanya ist offenbar von einem unkundigen Ab-

Vgl. MBh. I, 1286: sarpāņām sūryataptānām.

<sup>2</sup> Solfågeln p. 46 A. 1.

B hat saurabheyān, was an sich nicht ganz unmöglich wäre, da surabhi = 'Erde' sein kann (Erde = Aditi = Kadrā).

<sup>4</sup> Wahrscheinlich mit Hinweis auf die folgende Bitte an Indra.

<sup>5</sup> Vgl. BLOOMFIELD Concordance p. 90.

schreiber eingeflickt worden; es stört das Metrum und ist zudem unrichtig, da Kadrū sich, wie das MBh. zeigt, an Indra wendet.<sup>1</sup>

'Brülle, donnere, lass die Wolken aufziehen<sup>2</sup>! Mögen deine Wasser mit den Bergen gleich (hoch) sein! Möge Sesa<sup>3</sup> den Gipfel der Berge schlagen, mögen die Schlangen in die Mitte des Meeres geraten'.<sup>4</sup>

ekodakam pāram apāram astu maṇḍūkikā vadatu sarvarātram | +upa dugdhapadīm gām duhantu mrla etu sthalam icchamānah || 4 ||

Die pāda's c—d können offenbar nicht in Ordnung sein, und OLDENBERG<sup>5</sup> hat es versucht, sie notdürstig zu verbessern, wozu man auch die Übersetzung BLOOMFIELD's<sup>6</sup> vergleiche. Eine Schwierigkeit liegt zunächst darin, dass Formen von upa-duh- sonst nicht vorkommen. Weiter sind beide pāda's unterzählig, was auch bei Gutheissen der Verbesserung mrga für mrla — die übrigens schon in D dasteht — der Fall ist. Zudem lässt sich nicht sagen, was für ein Subjekt zu duhantu hinzuzudenken ist. Da ich denn noch nichts besseres zu sagen weiss, versuche ich nach dem Text, so wie er dasteht, zu übersetzen.

'Ein Wasser möge jenes Ufer und das diesseitige<sup>7</sup> sein, das Froschweibehen soll quaken die ganze Nacht hindurch; mögen sie die Kuh<sup>8</sup>, deren Spur Milch ist, melken, das wilde Tier soll laufen, feste Erde suchend'.

svargān lokāms cakṣuṣā 'nv emi mātar aham ojasā tarasā balena |

atha katham dāso 'smi jūtaḥ kim svit +pāpam cakarthātho pitā me duscaritam cacāra | | 5 | |

<sup>2</sup> Dies muss die Meinung udayodadhin sein, obwohl der Ausdruck sehr

unbeholfen ist.

<sup>8</sup> Die Schlange, die auf dem Boden des Ozeans ruht und die Erde trägt.

<sup>5</sup> l, c. p. 73 A. 1.
<sup>6</sup> JAOS. XVII, 179.

8 Wohl der Himmel nach Nigh, 1, 4 (vgl. Nirukta ed. Bibl. Ind. I, p. 378).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Erst in dem späteren Epos scheint Indra als Regenspender mit Parjanya ganz identisch zu sein, vgl. FAUSBØLL Indian Mythology p. 98; Норких Еріс Mythology (= GIAPh. III: 1 В) р. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zur Übersetzung dieses und des folgenden Verses vgl. auch BLOOMFIELD JAOS. XVII, 179.

Über apāra steht das richtige schon im pw.; sonderbarerweise hat BLOOM-FIELD das nicht bemerkt.

Der letzte pāda ist offenbar korrupt, da er 16 Silben zählt, was natürlich nicht angeht. M. E. ist die Korruptel so entstanden, dass man ein ursprüngliches cakāra veränderte, worauf ein Abschreiber das erklärende duścaritam hinzufügte, da cacāra allein hier keinen Sinn gab; me kann auch ursprünglich erklärende Glosse sein. Dann hätte der pāda ursprünglich gelautet: pāpam cakarthātho pitā cakāra und demnach übersetze ich folgendermassen:

'Die himmlischen Welten überfahre 1 ich, o Mutter, mit meiner Sehkraft, mit Stärke, Schnelligkeit und Kraft. Warum bin ich denn Sklave geworden? Hast du etwas Böses getan oder tat es mein Vater?'

 aham tayā sparddhamānā kadrvāśamsa upādade | ajānatī bhayam krodhāt sā mājayat samparāye || I ||

Antwort der Vinatā, vielleicht aus älterer Triṣṭubh umgedichtet. 'Mit jener Kadrū wetteifernd, nahm ich in Hoffnung (die Wette) an, aus Zorn keine Furcht kennend — und sie besiegte mich im Kampfe'.

katham dāsyān mocayitum viṣahyā mayā dāsena uta vā pṛthivyā | ā cakṣva śuṅge dṛlham asmi ārtto 'nnena vā 'py uta vā dhanena || 2 ||

Frage des Garuda. — Die Worte uta vā pṛthivyā scheinen des Sinns wegen kaum richtig, auch nicht die Variante pṛthivyāḥ in B pr. m. D. Meint Garuda, dass er die Kadrū (pṛthivī = Aditi, Kadrū) zur Sklavin machen wollte?

'Wie ist es dann möglich dich aus der Sklaverei zu befreien — durch mich als Sklaven oder durch die Erde? Sage es, o Sungā — ich bin stark gequält — ob durch Soma² oder durch Geld?'

gacchānuyukṣva sarpān yadi mokṣo 'sti kena cit | mayā vā yadi vāruṇena pasubhir dhanena vā || 3 ||

Das Metrum ist gestört, die Form <sup>o</sup>yukṣva (st. <sup>o</sup>yuñkṣva) unrichtig, und der ganze Vers des Sinns wegen unnötig; zudem vergleiche man die Schlussworte der beiden Verse vā dhanena und

<sup>1</sup> anu-i- 'einen Weg verfolgen' = 'überfahren'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. unten 24, 2; 30, 3.

dhanena vā. Daraus glaube ich schliessen zu dürsen, dass der Vers späteres Einschiebsel ist. Was das Metrum betrifft, so lässt sich ja die letzte Zeile zur Not bessern, wenn man: mayā vā yadt vā bhrātrā 1 paśubhir vā dhanena vā liest; dass aruņena als Erklärung zu bhrātrā zugesetzt worden sei und dann dieses verdrängt habe lässt sich wohl annehmen.

'Geh' hin, frage die Schlangen, falls durch irgend etwas Befreiung gewonnen werden kann<sup>2</sup>; durch mich oder durch meinen Bruder, durch Vieh oder durch Geld'.

na putrān veda na patim tathāham yuşmān vahanty abalā krśāsmi |

kṣṇọo dhūtur na javo mamūsti katham dūsyūt pari mucyeya vrddhā | | 4 | |

Vinatā an die Schlangen. — Der Unterzähligkeit in c wird leicht geholsen, wenn man zwischen kṣṇo und dhātur ein me einschiebt, das leicht ausgefallen sein kann. Statt dhātur haben BD jatrur; nun bedeutet ja dhātu eigentlich nicht 'Körper', sondern nur die Elemente, Urstoffe des Körpers, andrerseits wird jatru in der älteren Sprache nicht singularisch gebraucht. Es muss wohl angenommen werden, dass der Versasser hier wirklich dhātu in der Bedeutung 'Körper' gebraucht hat.

'Ich weiss weder von Söhnen noch Gatten, Euch tragend bin ich kraftlos und mager geworden; ausgezehrt ist mein Leib, ich habe keine Kraft — wie kann ich, Alte, von der Sklaverei befreit werden?'

# Süktam VI.

 indrasya somo nihito guhāyām trītye prṣṭhe rajaso vimāne | tam āhrtya tarasā śamtamena tenātmānam niṣkrīya śam cara tvam || 1 ||

Die Wörter tam ākrtya (vgl. tam āhara TS.) tenātmānam niṣkrīya sind offenbar direkt aus der Vorlage umgedichtet, da die Phrase tam āhara tenātmānam niṣkrīnīṣva mit geringen Modifikationen in TS. MS. Kāth. und ŚBr. vorkommt.

<sup>1</sup> Gābe ----.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oder: 'falls irgend welche Befreiung möglich ist', wenn man mit BD yadi mokso 'sti kaś cana liest.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Speijer Skt. Syntax p. 14.

'Der Soma Indra's ist niedergelegt in der Grube auf der dritten Fläche des Luftraums in seinem Palaste; hole ihn her mit heilbringendster Kraft, kaufe dich durch ihn los — dann gehe in Frieden!'

somam sarpāh pipāsanty asmābhir diva āhrtam | durāharo divas cendur garutmant sa ca niskrayah || 2 ||

Vinatā an Garuḍa. — Der Vers scheint für den Zusammenhang ziemlich notwendig zu sein, doch erregt die Form asmābhir (Plur.) gegen die Ursprünglichkeit der Abfassung Bedenken.

'Die Schlangen wünschen den Soma zu trinken, den durch uns vom Himmel heruntergeholten — schwer vom Himmel zu holen ist der Soma, o Garutmant, und er ist das Lösegeld.'

ā te śrnomi vinate suparni yadi brāhmaṇaṃ na jaghantha mātaḥ | patiṣyāmi tava kāmāya dūrād divas¹ pṛṣṭhāt somam ā harttavā u || 3 ||

Die Frage, ob Vinatā einen Brahmanen getötet hat, klingt hier etwas sonderbar, da diese später (16, 3 ff.) den Garuḍa gerade davor warnt, einen Brahmanen zu beschädigen. Offenbar hat wohl Garuḍa von dem Vergehen beim devasattra<sup>2</sup> Kunde, weiss aber vielleicht nicht worin dieses bestand.

'Ich gehorche dir, Vinatā Suparnī, wenn du keinen Brahmanen getötet hast, o Mutter; dir zu Gefallen werde ich fliegen, um von fern her von des Himmels Rücken den Soma zu holen'.

na brāhmaṇaṃ jaghanāhaṃ garutman na sattraghnāpy abhavad dvitīyā |

nānenasam enasā prorņuvīmi nāgaspršo apa harāmy enaḥ | 4 | |

sattraghnā ist wohl grammatisch unkorrekte Bildung; es kommen nach PW. kulaghnā in MBh. XIII, 2397 und kṛmighnā 'Gelbwurz' vor, sonst immer 'ghnī'; zudem scheint nur das Neutrum, nie das Femininum von 'ghna substantivisch zu sein. Zu c—d

Druckfehler bei GRUBE?

<sup>2</sup> Vgl. oben 2, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Kāś. zu Pān. III, 2, 52—53.

vgl. Ait. Br. V, 30, 11: anenasam enasa so 'bhiśastād enasvato vāpaharād enah u. s. w.1

'Keinen Brahmanen habe ich getötet, o Garutman, denn es geschah ja keine zweite Störung des Opfers. Den Schuldlosen belade ich nicht mit Schuld, von dem Schuldbeladenen nehme ich keine Schuld weg'.

kim a hrtvā kim vi jitvā kim u krtvā tu paurusam | dāsyād vi vo pramucyeya tad u samsata lelihāh | | 5 | |

Vgl. zu diesem Verse MBh. I, 1318:

kim āhrtya viditvā2 vā kim vā krtveha paurusam | dāsyād vo vipramucyeyam tathyam vadata lelihāh ||

Unser Vers ist in seiner jetzigen Form wahrscheinlich spät und im Anschluss an denjenigen des Mahäbhärata umgedichtet.

'Was soll ich holen, welchen Sieg erringen, welche Mannestat verrichten, um von der Sklaverei bei Euch gelöst zu werden? — verkündet mir das, o Schlangen'.

vāram varīyam divy uttamāyām rahah srnumo brhad indraraksitam |

tam ā hrtvāmrtapornuvema dāsyān mucyasva yadi śaktir asti te || 6 ||

Das sonderbare  $v\bar{a}ram$  variyam kehrt in 19, 4 wieder; m. E. kann nun variyam nichts anderes als fehlerhafte Form statt variyah sein — man beachte, dass nach AK. III, 4, 30, 237  $variy\bar{a}ms = vara$ , nach Med. s.  $62 = \acute{s}restha$  ist —  $amrtap\bar{a}$  im Pp. ist natürlich  $^{o}p\bar{a}h$  zu lesen.

'Im höchsten Himmel liegt verborgen der beste Schatz, der grosse, von Indra behütete — so haben wir gehört; nimm ihn her, als Somatrinker wollen wir ihn verwahren, löse dich aus der Sklaverei, falls du<sup>4</sup> Kraft besitzest'.

<sup>1</sup> Vgl. GELDNER ZDMG, LXV, 306 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wohl vijitvā zu lesen; vgl. jedoch die Erklärung bei Nīlakantha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Man vergleiche das recht kuriose mahāntam in 13, 1.

<sup>\*</sup> te ist des Sinnes wegen ja nicht notwendig und wäre des Metrums wegen besser zu tilgen.

12. indrasya somam nihitam guhāyām trītyāt prethād rajaso vimānāt | nihatya rakṣas tarasā pranudyāhariṣyāmi +ca va indum nu naiva || I ||

Dass der letzte Teil von d irgendwie korrupt sein muss, ist wohl offenbar; in BD findet sich die Variante tata (tava D) indum namaiva, die eigentlich nicht weiter hilft. Man kann ja daran denken tata (oder vll. besser tava = tubhyam) in den Text zu setzen; was sich aber unter numaiva oder nao verbirgt, vermag ich nicht zu erraten, obwohl der Sinn ziemlich sicher dieser ist: 'soll ich ihn holen — oder nicht?' Das können aber die Worte, sowie sie dastehen, nicht bedeuten.

'Den Soma des Indra, den in der Grube niedergelegten, soll ich ihn von der dritten Fläche des Himmels, vom Palaste, nachdem ich die Wächter niedergehauen oder mit Kraft verscheucht habe, für dich holen — oder soll ich es nicht tun?'

sarve devā divi rakṣanti somam bhūtāni cānyāni mahānti tāta | tasya jānṭṣva yadi te'viṣahyaṃ śreyo'bhanjisyāt tava jīvitam me ||2||

jñā- mit Gen. scheint nach PW. sehr ungewöhnlich zu sein; es fragt sich aber, ob wir es nicht hier mit dem bei Pān. II, 3, 51² erwähnten Gebrauch von jñā- mit dem Gen. des Werkzeuges oder der Ursache zu tun haben.³ Wenn wir uns hier nach dem von der Kāsikā gebrauchten Beispiel richten, würde tasya jānīṣva etwa tena (= somena) karanabhūtena pravartasva sein: 'schicke dich wegen des Soma an (zu gehen)', was gut passen würde. — Ich schreibe natürlich 'viṣahyam statt visahyam, was keinen Sinn gibt.

'Alle Götter hüten den Soma im Himmel und auch andere grosse Wesen, mein Sohn. Mache dich seinetwegen auf! Falls es aber für dich unmöglich ist, dann ist dein Leben für mich teurer als meine Freiheit'.

chandāmsi vāi smo vinate suparņi yajñam yāni vitatam dhārayānti | asakrd vai yajñamahe purastān mā no dātā ni dame vamamsthāh | 3 |

Garuda spricht ja zu Vinatā.

<sup>2</sup> Vgl. I, 3, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. dazu Speijer Skt. Syntax p. 90 mit A. 2, der m. E. mit Unrecht die Regel des P\u00e4nini bezweifelt.

So Johansson Solfågeln p. 48 A. 2 richtig statt puras tän.

Der pāda d ist wegen des mangelnden Sinns nicht in Ordnung. dātā ni kann natürlich ohne weiteres in dānāni geändert werden; dann würde etwa der Sinn sein: 'verachte nicht unsere Gaben in deiner Züchtigung (= Sklaverei)', was freilich nicht einwandfrei aber doch leidlich wäre.

'Wir sind¹ fürwahr die Metra, o Vinatā Suparṇī, die wir das ausgebreitete Opfer aufrecht halten — nicht einmal nur früher beim Opferfest; verachte nicht unsere Gaben in deiner Sklaverei!'

yāni chandāmsi caturuttarāni yajñam vahanti vitatam saptatantum |

tāny aham asmi vinate suparņi mām devatāh prāhiņvant² somam accha ||4||

Das Beiwort caturuttarāṇi deutet offenbar auf die in den Yajurvedatexten³ erwähnte Episode, wie die Gāyatri die von der Triṣṭubh und der Jagatī verlorenen vier Silben herunterholte und sich zueignete, hin. — Unklar ist mir eigentlich, was man unter den in derwähnten devatāḥ zu verstehen hat; die Erklärung, dass die Götter den Garuḍa öfters zum Soma gesandt hatten, ist ja insofern ungereimt, als Garuḍa der Sage nach hier seinen ersten grossen Flug macht.

'Die mit vier (Silben) zunehmenden Metra, die das ausgebreitete, siebenteilige Opfer tragen, die bin ich, o Vinatā Suparņī; mich sandten die Götter zum Soma'.

nānašnato vīryam kim canāsty asmin loke caratah suparņi |
prcchāmi tvā vinate 'ham etat kim svid bhuktvātha pathāmi
devalokam | | 5 | |

Der Unterzähligkeit des pāda b ist wahrscheinlich so abzuhelfen, dass man asminn u loke liest. Der Sinn gewinnt entschieden dadurch: 'sogar in dieser Welt' — Alle Hdschr. haben pathāmi; wir hätten es also mit path- 'gehen, s. bewegen', Dhp. 20, 17, zu tun, was hier statt des gewöhnlichen pat- gebraucht worden wäre.

'Der Hungernde besitzt aber keine Kraft, sogar wenn er sich

Die Plurale des Verbes sind natürlich nach chandāmsi konstruiert und in der Realität mit Singularen gleichwertig; vgl. yāni chandāmsi · · · tāny aham asmi im nächsten Vers.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So B richtig (vgl. zu 6, 5 oben).

<sup>3</sup> Vgl. oben p. 155 ff.

(nur) in dieser Welt bewegt, o Suparnī; ich frage dich dies, Vinatā, was soll ich essen, um dann nach der Götterwelt zu fahren?'

Nach MBh. I, 1321 ff. sollte hier nun 16, 1—19, 6 und erst nachher 13, 1—15, 5 folgen, was mir eigentlich viel natürlicher zu sein scheint. Wir müssen aber hier auf eine nähere Untersuchung darüber verzichten, welche Version die ursprüngliche ist, und können eine solche erst nach dem Abschluss des Textes bewerkstelligen.

# Süktam VII.

13. eşa mahān parvatas tasya kūţe mahān hradas tatra bhūtam mahāntam |

tad dhastinam ava tīrṇaṃ grahīṣyasi sa te bhakṣas tā ubhau paśya garuḍa || I ||

Zu dem folgenden vgl. MBh. I, 1354 ff. — Zu mahāntam vgl. die Anmerkung über varīyam zu 11, 6; ein Beleg für mahānta-in ISt. II, 80 A. 3.

'Da ist ein grosser Berg und auf dessen Gipfel ein grosser Teich, in welchem sich ein grosses Ungeheuer<sup>1</sup> befindet; den Elefanten, der zu diesem hinabgestiegen ist, sollst du packen, er ist deine Speise — siehe jene beiden, o Garuda!'

mahānāgo ghoṣavān nāma padmī mahādanto megha ivāva bhāsate |

tam te dadāt saha sakhyena dhātā tau bhakşayitvātha pathāsi devalokanı || 2 ||

HERTEL und JOHANSSON lesen wohl mit Recht padmī statt des unverständlichen patmī des Textes; nach AK. II, 8, 2, 3; H. ś.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach MBh. und Räm. handelt es sich um eine riesengrosse Schildkröte; HERTEL WZKM. XXIII, 308 A. 1 vermutet ein Räksasa oder ein grosses Raubtier (etwa Krokodil); Johansson Solfägeln p. 49 A. 5 weist auf Jät. 267 (vol. II, 341 ff.) hin, wo in einem Teiche des Himälaya ein Riesenkrebs haust, er die dort badenden Elephanten festhält und tötet (Abbildung bei Cunningham, The Bharhut Stapa pl. XXV: 2, vgl. dazu Bhäg. P. VIII, 3, 27 ff., wo es sich aber um ein Krokodil handelt). Aus der puränischen und südindischen Literatur ist ferner bekannt die gleichartige, Gajendramoksa benannte Episode, die mehrfach von älteren europäischen Schriftstellern (Roger, Ziegenbalg u. a.) erwähnt wird. M. E. handelt es sich aber hier um das besonders in Jainistischen Sagen bekannte jalahastin oder jalebha 'Wasserelephant' genannte Ungeheuer, vgl. zu 14, 1 unten.

174 und Hār. 14 bedeutet padmin sogar einfach 'Elefant'. — Dass mahādanto richtig ist, scheint mir nicht völlig unzweifelhaft, da B khādantau, D ṣādatau hat; ob hier möglicherweise ein ursprüngliches ṣaddanto steckt? — Ich lese mit HERTEL dadāt (st. 'dadāt des Textes, adadāt Pp.) und pathāsi st. pathāmi (HERTEL liest patāsi).

'Der grosse Elefant, 'der Brüller' mit Namen, der fleckige, mit grossen Zähnen, sieht aus wie eine Wolke; ihn samt seinem Freunde<sup>2</sup> (= Begleiter) möge dir der Schöpfer geben — verzehre die beiden und fliege dann nach der Götterwelt!'

vayāmsi vai smo vinate suparņi nāsmān bhūmau bhaksyamānam dhinoti |

vṛkṣaṃ no brūhi yadi vettha kaṃ cid yatrādhiruhyādma rucyāmba bhakṣyam || 3 ||

Pāda a offenbar nach 12, 3 gebildet — d lautet in BD: yatrā-dhiruhyamamādyāma bhakṣam, worin möglicherweise ein yatrādhiruhyāmba adyāma bhakṣ(y)am stecken könnte.

'Vögel sind wir, o Vinatā Suparņī, nicht sättigt uns, was auf dem Boden verzehrt wird; nenne uns einen Baum, falls du einen kennst, wo wir außteigen und behaglich unser Essen verzehren mögen, o Mutter'.

yatrarşayo vālakhilyāh suparna vaikhānasāś ca munayo vasanti | yasya śākhāh prathitā yojanāni tam ā roha śākhinam bhojanāya | | 4 | |

Ich lese *prathitū* statt des hier sinnlosen *patitū* des Textes. 'Wo<sup>3</sup> die Vālakhilya-Seher und die Vālakhānasa-Asketen wohnen, o Suparṇa, den Baum, dessen Äste sich meilenweit ausbreiten, besteige um zu essen'.

nagaśreṣṭhaṃ rauhiṇaṃ gaccha śīghram bṛhacchākhaṃ janayituḥ sakhāyam |

tam äruhya bhakṣayethāḥ suparna sa ced garutman vṛṣayen na cānyaḥ || 5 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. zu diesem Epithet des Elefanten Windisch Buddhas Geburt (SA. XXVI: 2) p. 174 ff.

<sup>2</sup> So richtig HERTEL.

<sup>3</sup> HERTEL'S Übersetzung 'unter dem' hat im Text keine Stütze.

Die Worte janavituh sakhāyam scheinen am ehesten zu bezeugen, dass auch Tärksya sich in der Nähe des Rauhinabaumes befindet, worüber weiter unten - Pāda d1 ist nicht in Ordnung, da das Verbum vrsayet sonst nicht belegt und leider unverständlich ist: auch die Variante in BD vrsavejananyah hilft m. E. nicht weiter. Auch ist der Sinn nicht völlig klar, was eine Konjektur sehr schwierig macht; offenbar ist aber, dass man sich etwa folgendes denken muss: 'Wenn er (: Rauhina) es nicht . . . (dann . . . es auch) ein anderer nicht', und dass also na zu ced gezogen werden muss. Dann kann aber ca-anyah unmöglich richtig sein, es muss wenigstens na-anyah > nānyah heissen, was freilich einen sehr abrupten, aber doch verständlichen Ausdruck ergeben würde. Was aber mit vrsayen anzufangen ist, weiss ich nicht; es muss wohl etwa 'ertragen, aushalten' bedeuten, und man könnte zur Not etwa an marsayen denken (wobei die Silben 5-7 das Aussehen --haben würden), wie das aber zu dem unverständlichen vrsaven verwandelt worden wäre, sehe ich nicht ein. Ich bleibe also hier leider bei einem non liquet stehen.

'Fliege eilig zum Rauhina, dem besten Baum, dem grossästigen, dem Freunde deines Vaters! Besteige ihn um zu essen, o Suparna! Wenn er es nicht zu < ertragen > vermag, (dann vermag es auch) ein anderer nicht'.

14. \*aham imau väsitäyäm-iva suddhapadmau nägau matañgünucarau prabhinnau | agrahaiṣam pramudito mahäntäv adhvänam etam pata etad dhrajisyan || 1 ||

Worte des Garuda, der jetzt die beiden Ungeheuer gepackt hat und nach dem Rauhina zu fliegt.

<sup>1</sup> Vgl. dazu 14,4 d mit denselben Eingangsworten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. prabhinna und bhinna in PW., wozu auch Kaut. p. 138, 8.

den, so sehe ich darin einen bestimmten Beweis für die schon zu 13, I ausgesprochene Vermutung, dass das Seeungeheuer ein jalahastin ist, dem man dieselben Charakteristika zuschrieb wie dem gewöhlichen Elefanten. Weiter ist es nun klar, dass väśitāyām-iva unmöglich richtig sein kann, denn auch in der korrupten Sprache unseres Textes wäre doch der Ausdruck 'wie auf einer Elefantenkuh weisse Lotus(flecken) habend' etwas Unerhörtes; ich glaube der pāda lautete ursprünglich etwa: aham imau väśitāyamyeva = vāśitā iva āyamya 'wie eine Elefantenkuh gebändigt habend' — dass die Elefantenkuh die wilden Elefanten zu fangen und zu bändigen weiss, ist ja eine in der indischen Literatur seit ältester Zeit² wohlbekannte Tatsache — Das Ātmanepadam pate kommt sonst erst im Epos vor. — Ich übersetze also folgendermassen:

'Diese beiden lotusfleckigen, brünstigen, den Elefant und seinen Begleiter wie eine Elefantenkuh gebändigt habend habe ich freudig gepackt, die grossen; ich fliege diesen Weg, dahin zu ziehen wünschend'.

mahūvīryam hastinam merumātram sahagrāham dhārayann antarikṣe | javena vāyum balavantam īrayann upaity asau kampayan mā suparnah || 2 ||

Rauhina spricht:

'Einen riesenstarken Elefanten, gross wie der Meru, mit einem Ungeheuer zusammen im Luftraum tragend kommt Suparna heran, durch seine Eile einen gewaltigen Wind erregend, mich erschütternd'.

prati tiştha rauhinam dhārayasva srameņa vai momumuhur bhavāni | chandobhir misrah saha devatābhir ā tvā roksyāmi sahasāham garutmān || 3 ||

Worte des Garuda; warum HERTEL und JOHANSSON<sup>3</sup> die erste Zeile dem Rauhina zuteilen ist mir unverständlich, da ja Garuda, wie der folgende Vers zeigt, noch nicht den Baum erreicht hat,

So HERTEL WZKM. XXIII, 309; was H. auf p. 334 gegen die Echtheit des Verses vorbringt ist mir unaunehmbar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. PISCHEL VSt. II, 123, 318 f.

<sup>3</sup> Solfågeln p. 49.

und pāda b also im Munde des Rauhina sinnlos wäre. Mit den sehr leichten Änderung rauhina (f. rauhinam) wird alles in Ordnung gebracht. — Dass momumuhur kaum richtig sein kann muss wohl zugestanden werden, da ein Wort mumuhu- (von muh) nicht vorkommt; HERTEL¹ liest deswegen mo mumuhsur und sieht darin das sonst unbelegte Desiderativum zu muh-², worin ich ihm gern folgen möchte, wenn ich nur verstände, wie das formell gut verständliche mumuhsur in das sehr schwierige mumuhur verdreht worden wäre.³ — In pāda d wäre die Überzähligkeit leicht dadurch zu vermeiden, dass man sahasā st. sahasāham liest, was eine schlichte Änderung wäre, da (a)ham leicht eingefügt worden sein kann.

'Bleib still, Rauhina, halt dich aufrecht! sonst möchte ich durch Ermüdung ohnmächtig werden; mit den Metris vermischt, zusammen mit den Gottheiten, werde ich, Garutmant, dich besteigen'.

esā prūcī garuda tām śrayasva yasyām vaikhūnasarsayo vālakhilyāh |

parasyām namati tāvat tiraścī sa ccd garutman vrjinūd bibheṣi ||4||

Antwort des Rauhina auf die Anrede des Garuda im vorhergehenden Verse. — Die erste Zeile ist offenbar ganz in Ordnung, als Hauptwort ist das im folgenden Verse auftretende śākhā zu verstehen. Untadelhaft überliefert ist auch pāda d, nur c macht des Sinns wegen Schwierigkeiten. Mit HERTEL tāvat in śākhā zu verändern, scheint mir eine zu gewaltsame Korrektur zu sein; wir haben in BD für parasyām die Variante rathasyām, in B napati für namati. Ich denke mir die Möglichkeit, dass für TURT ursprünglich तिपति gestanden haben kann, und dass rathasyām aus rahasyam 'im geheimen' entstellt sein kann — freilich sehe ich

<sup>2</sup> Sonst ist mumuksu- als Des. von muc- ja öfters belegt, vgl. Verf. Desiderativbildungen p. 53.

<sup>1</sup> l. c. p. 309 A. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Zu beachten ist jedenfalls, das mumuhu- an den Worten cikitu- und jigyu-(sowie entfernter an sisnu-, jagmu, tatnu u. s. w.) Parallelen haben würde, vgl. Whitney Skt. Gr. & 1178 d; Lindner Ai. Nominalbildung p. 62. Ganz unmöglich wäre das Wort also nicht, würde wohl aber mit mumuksu- wesentlich eines Sinns sein.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> l. c. p. 309 A. 3. Johansson Solfågeln p. 50 A. 2 versucht es, den Text unverändert zu behalten. was aber kaum gelingen will.

nicht ein, wie daraus parasyām entstehen konnte. Ich versuche also folgendermassen zu übersetzen:

'Hier ist der östliche Ast, Garuda, lasse dich auf ihn nieder — auf dem die Välkhänasa-Seher und die Välakhilyas im Geheimen ihre Askese üben, die sich doch wagerecht (hält) — wenn du nicht, o Garutmant, eine Sünde zu begehen fürchtest'.

abhānkṣth śākhām vrjinam karisyasi hanisyasi brūhmanān ye prthivyām | atūrttam tamo rajo vi naśisyasi nāharisyasi somam etam garutman || 5 ||

Die Brahmanen, die sich auf der Erde befinden, brauchen nicht notwendig, wie HERTEL<sup>1</sup> meint, gerade die Välakhilya's und Vaikhānasa's zu sein, worüber weiter unten.

'Du hast den Ast gebrochen, du wirst eine Sünde begehen, du wirst die Brahmanen töten, die sich auf der Erde befinden; das unendliche Dunkel, den Luftraum wirst du erreichen, den Soma wirst du aber nicht holen können, o Garutmant'.

## Süktam VIII.

15. savyena śākhām dhārayati dakṣiṇenetarā ubhau | balam paśya suparṇasya na vācā parimāyyam || I ||

Wem dieser Vers zugeschrieben werden soll ist zweiselhaft; HERTEL und JOHANSSON schreiben ihn dem Rauhina zu, wie ich glaube ohne genügenden Grund. Nach MBh. I, 1393 ff. begegnet Garuda, nachdem er die Ungeheuer gepackt und den Ast des Rauhina abgebrochen hat, (wiederum) seinem Vater Tärksya (Kaśyapa). Da nun m. E. der solgende Vers diesem zugeschreiben werden muss, so glaube ich am ehesten, dass auch dieser am besten derselben Person zugeteilt wird. Übrigens glaube ich hier spätere Überarbeitung annehmen zu dürsen. — Statt dhärayati hat D dhärati; es ist wohl am ehesten dhäreti zu lesen, wie ja im MBh. bisweilen derartige, mittelindische Kontraktion ausweisende Formen sestgestellt werden können.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. c. p. 321 f. Die Behauptung findet im Ramayana keine Stütze; direkt spricht dagegen MBh. I, 1387.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. HOLTZMANN Grammatisches aus dem MBh. p. 37.

'Mit dem linken (Fuss) hält er den Ast fest, mit dem rechten die beiden anderen. Schaue die Kraft des Adlers, die nicht durch Worte gemessen werden kann'.

ko 'nu vācam trayati antarikse mahodayām | ekah svapiti me suto dvittya upa jāyate || 2 ||

HERTEL<sup>1</sup> teilt diesen Vers den Vinatā zu, gesteht aber, dass er den folgenden nicht versteht.<sup>2</sup> Nur dadurch, dass man diesen Vers dem Tārkṣya zuschreibt, der ja übrigens in der Anukramaṇī als auftretende Person verzeichnet wird, ist, glaube ich, der folgende wenigstens teilweise begreiflich. Das Nähere über den Gang der Handlung am Ende des Textes.

'Wer lässt jetzt im Luftraume seine segensreiche Stimme ertönen? Der eine meiner Söhne<sup>3</sup> schläft, der andere tritt jetzt auf'.

aham vai te +maghavant samvatsarah prsthe 'dhi mütrü nihito 'ham asmi |

padā nu ṣākhām adharām pravrūdhi bilinthe pakṣāv api saṃ harasva |/ 3 |/

<sup>1</sup> l. c. p. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. auch l. c. p. 329 A. 2.

<sup>8</sup> Aruna. Von dem Blitz (3, 2) ist während des ganzen Gedichtes nicht mehr die Rede.

<sup>\*</sup> vatsara heisst nach PW. ein Sohn des Kasyapa — welcher wissen wir aber nicht.

möglich auch, dass man es als vi-lintha- aufzufassen hat. In Bezug auf die Deutung des Wortes bleibe ich jedoch bei einem absoluten non liquet stehen.

'Ich, o Ehrwürdiger, bin dein \( \) Lieblingssohn?\( \), von meiner Mutter bin ich hier auf die Höhe gestellt worden. — Wirf mit dem Fuss den Ast nach unten weg, ziehe die Flügel in bilintha zusammen!'

nainām vadhrah pari harac chatacarmānuchidah | yām amba rauhinasyāham śrāntah śākhām adhārayam | 4 | |

Offenbar Worte des Garuḍa, wohl später eingeführt, da sie hier für den Zusammenhang völlig irrelevant sind. — Vgl. MBh. I, 1406:

na tüm vadhri parinahec chatacarmā mahātanum | śūkhino mahatīm śūkhām yām pragrhya yayau khagah ||

B hat vadhrih, was der LA. des MBh. näher steht; aus dem MBh. ist jedenfalls zu ersehen, dass wir in unserem Texte eher pari harec lesen sollen — anu(c)chidaḥ (BD ochiraḥ) ist unklar¹, muss aber etwa bedeuten: 'der nicht abreisst, unabreissbar'; vielleicht könnte man etwa an acchidurah² denken.

'Nicht könnte ein aus hundert Häuten versertigter, unabreissbarer Riemen den Ast des Rauhina umsassen, den ich, o Mutter, (obwohl) ermüdet sesthielt'.

na hastinam bhakṣayitvā bilinthe sahagrāham bhuktavān asmi śunge /

diśa bhūyo bhakṣyam anyam mahāntam yathā tṛptaḥ svaḥ patheyam kṣaṇena || 5 ||

'Obwohl ich den Elefanten und das Ungeheuer in bilintha verzehrt habe, bin ich doch nicht satt, o Sungā; zeige mir noch ein anderes grosses Essen, damit ich, satt geworden, sofort nach dem Himmel fliegen darf'.

16. jañgamam sthāvarāny atti eṣā vṛṭṭiḥ sanāṭanā | vayāṃsy ubhayam aśnanti sthāvaram jañgamam ca yat || I ||

<sup>1</sup> Vgl. Johansson Solfågeln p. 51 A. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. chidurā rajjuh Kāś. zu Pān. III, 2, 162.

<sup>16 - 20219.</sup> J. Charpentier.

Der Vers soll offenbar der Vinatā gehören, ist aber für den Zusammenhang völlig unnötig, da die Antwort auf die Frage des Garuḍa in 15, 5 erst in V. 2 folgt<sup>1</sup>; wahrscheinlich haben wir es mit einem späteren Einschiebsel zu tun.

'Die beweglichen Wesen essen unbewegliches, das ist die alte Gewohnheit; die Vögel aber essen beides, bewegliches und unbewegliches'.

niṣādarāṣṭram bahv ekabhedam tad addhi tvam mama kāmāya śūra /

nāśrāvayanti na yajanty ete 'nnam śivam śuśrumaitad garutman || 2 ||

Über die Niṣāda's weiter unten im nächsten Kapitel — ekabheda muss natürlich 'einsartig' bedeuten², der eigentliche Sinn dieser Bezeichnung entgeht mir aber, da es ja unter ihnen Brahmanen — und somit Kasten — gibt.

'Das Reich der Niṣāda ist gross, einsartig — friss sie meinetwegen, du Held; sie lernen keinen Veda und opfern nicht, (sie sind) eine liebliche Speise, so habe ich gehört, o Garutmant'.

brāhmaņam tu sma mā himsīs carantam janatām anu | devam kṣamāparam sūra sa mṛtyur na tava paraḥ || 3 ||

Zu diesem Verse und den folgenden vgl. MBh. I, 1322 ff., wo ein Zusammenhang der beiden Texte deutlich hervortritt; es fragt sich nur, ob nicht hier spätere Überarbeitung unseres Textes vorliegt.

'Einen Brahmanen, der unter den Leuten verkehrt, darfst du aber fürwahr nicht verletzen, einen Gott, einen askesreichen — er ist wie ein zweiter Tod für dich'.

ekasırşā d(u)vipādā dvihastā ava grhītā mama te suparņi | prechāmi te vinate 'ham etat kim svid rūpam bhavati brāhmanasya ||4||

Zu d vgl. MBh. I, 1327: kimrūpo (brāhmano mātah kimśīlah kimparākramah) / kim svid (agninibho bhāti) kim svit (saumya pradarśanah) //.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine Anspielung auf diesen Vers enthält erst 17, 3, eine Strophe, die selbst äusserst verdächtig aussieht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. naikabheda- 'verschiedenartig', AK. III, 2, 32; H. 1446.

'Als Wesen mit einem Kopfe, zwei Füssen und zwei Händen sind jene von mir aufgefasst¹ worden, o Suparnī; ich frage dich dies, o Vinatā, wie ist das Aussehen eines Brahmanen?'

rajasvalo jaţilaḥ pañkadanta unnītaśikho vadati satyam eva | amitramadhye na bibheti mṛtyoḥ sa brāhmaṇas taṃ sma mā han garutman || 5 ||

Pāda b ist überzählig, was ja an und für sich nicht von wesentlicher Bedeutung sein kann; ich bin aber nicht sicher, dass unnītašikho wirklich die ursprüngliche Lesart ist. Irrelevant ist die Variante unmītašikhah im Pp des E, nicht aber unnītāsik in BD, das möglicherweise aus einem älteren usnītsī sa verdreht worden ist.

'Staubig, mit Zopf, mit Lehm zwischen den Zähnen, mit heraufgekämmter Haarsträhne<sup>2</sup> redet er nur die Wahrheit; mitten unter Feinden fürchtet er nicht den Tod — der ist ein Brahmane, ihn darfst du nicht töten, o Garutmant!'

#### Süktam IX.

17. şal agnayo yam puruşam tapanti jaihvo hūrdda audaro raitasas ca |

taptas ca gharmaḥ sisiraḥ ca sītaḥ sa brāhmaṇas taṃ sma mā han garutman || I ||

Diese Aufzählung der sechs verschiedenen Feuer, die den Leib des Brahmanen durchglühen, ist mir aus keiner anderen Stelle bekannt.

'Der Mann, den sechs Feuer durchglühen, das Feuer der Zunge, des Herzens, des Magens und des Samens, die heisse Sonnenglut und der kalte Frost, der ist ein Brahmane, ihn darfst du nicht töten, o Garutmant'.

matsya-iva bilisam jagrasāno gurūdaro bhavati brāhmaņena | angāreva vidahann eti kaṇṭham sa brāhmaṇas tam sma mā han garutman || 2 ||

<sup>2</sup> Oder: 'mit Kopfbinde versehen', was wohl am ehesten 'mit kopfbindenähnlichem Haaraufsatz' besagen würde.

Etwas anderes kann ava-grah- hier nicht bedeuten, da ja Garuda die Nisäda's noch gar nicht gepackt (dies bedeutet übrigens ava-grah- niemals) hat, vgl. 18. 1.

Vgl. MBh. I, 1329:

yas te kaṇṭham anuprāpto vigʻīrṇam baḍiśaṃ yathā | dahed aṅgāravat putra taṃ vidyā brāhmaṇarṣabham ||

Die ältere Form des Wortes ist wohl doch badiśa- (baliśa-), vgl. p. balisa-; die Form biliśa- kenne ich nur aus dieser Stelle. 'Wie ein Fisch, der den Angelhaken verschlungen hat, wird man schwerleibig durch einen Brahmanen; wie versengender Kohlen geht er durch die Kehle — der ist ein Brahmane, ihn darfst du nicht töten, o Garutmant!'

āharisyāmi te somam jñāto bhakṣaḥ sanātanaḥ | āntato bhakṣayisyāmi ubhayam sthāṣṇu jangamam || 3 ||

Der Vers scheint am ehesten mit 16, 1 in Verbindung zu stehen und ist entschieden späteren Ursprungs, da er hier für den Zusammenhang irrelevant oder sogar direkt störend ist — AC lesen sthäsnu, BD sthäsmi; die richtige Lesart muss wohl sthäsnu sein, da eine Bildung sthäsnu nicht belegt ist und für sie jede Veranlassung fehlt.

'Ich werde dir den Soma holen, jetzt kenne ich, was von Alters her mein Essen ist; bis zum Schluss des Lebens werde ich beides verzehren, unbewegliches und bewegliches'.

vayasām rājānam abhimātisāham divyam suparņam vayasā brhantam | śūram suparņam abhi yat pratīkam tārksyam śaungeyam namasopatisthe || 4 ||

Zu b vgl. VS. XVIII, 51 b u. s. w., wo sich dieselbe Lesart findet wie hier, sowie RV. I, 164, 52 a: divyám suparnam vāyasám brhántam.<sup>1</sup> — Wem dieser und der folgende Vers gehört ist unklar; mit HERTEL<sup>2</sup> und JOHANSSON<sup>3</sup> ihn dem Brahmanen unter den Niṣāda's zuzuschreiben ist unmöglich, teils weil Garuda sich noch nicht unter jenen befindet (vgl. 18, 1 ff.), teils weil der Ausdruck priyah putro in 5 dann unbegreiflich wird. Nach MBh. I, 1333 ff. wäre es am ehesten glaublich, dass wenigstens der erste

<sup>1</sup> Vgl. BLOOMFIELD Concordance p. 482.

<sup>2</sup> l. c. p. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Solfågeln p. 52.

Vers der Vinatā gehörte, doch kann ja der zweite, so wie er jetzt dasteht, keinesfalls von ihr gesprochen werden. Ich kann mir nichts anderes vorstellen, als dass diese Verse eigentlich dem Tārkṣya gehören sollen, dass sie aber aus irgendwelchem Anlass — vielleicht bei der Einführung der varga-Einteilung — unrichtig placiert worden sind und vielmehr hinter 18 gestellt werden sollten. Als Einleitung zu 19, I würden sie m. E. nicht ganz unpassend sein.

'Den König der Vögel, den Überwinder der Angreifer, den göttlichen Suparna, gross durch seine Kraft, den Helden Suparna....¹ den Tārkṣya, Sohn der Śungā, verehre ich in Ehrfurcht'.

śabdenūsau prthivim divam ca samnūdayann eti nabho diśaś ca | manye śaungeyo garudo 'runo vū priyah putro bhavati me kṣaye 'dya || 5 ||

Eine Möglichkeit — aber nicht mehr — diesen Vers (und den vorhergehenden) der Vinatā zuzuteilen läge in einer schlichten Änderung des Textes: ich denke mir nämlich, dass man statt des überlieferten मेद्रायेश्व in dentweder मोद्रायाय (mokṣāya~adya) oder auch etwa मोद्रायेश्व (mokṣe me 'dya), beides schlichte Änderungen — letztere vielleicht die einfachste — lesen könnte. Dann würden natürlich die Worte gut für die Vinatā passen; mehr als eine Vermutung bleibt das aber nicht.

'Mit seinem Dröhnen Himmel und Erde, Wolkenkreis und Weltgegenden brüllen lassend fliegt er (weg); ich glaube, der Sohn der Sungā, Garuda oder Aruna, mein lieber Sohn, wird mir heute zum Verderben' (oder: 'bewirkt heute meine Erlösung').

18. tatah suparnah sam ayād bubhuksito mātrājñāto bhaksa yān vai nisādān |

ākṛṣya pakṣāv anugamyamānāmt samprāpyāms tu mukham pra yacchate || I ||

HERTEL<sup>2</sup>, dem JOHANSSON folgt, liest in b: mātrājñapto bhakṣayan vāi niṣādān; ich folge ihm im ersten Falle, da ich kaum glaube, dass ājñāta die hier erforderliche Bedeutung haben kann. Dagegen glaube ich kaum, dass bhakṣayan nötige Änderung ist;

<sup>1</sup> Die Wörter vat pratikam sind mir ganz unverständlich.

<sup>2</sup> l. c. p. 311 A. I.

es kommt mir vor, dass die Konstruktion, obwohl gekünstelt, so erklärt werden kann, wie sie dasteht, indem man nur in der zweiten Zeile ein tān hinzuzudenken hat: dann hätten wir etwa: yān niṣādān mātrājñapto bhakṣa¹ ⟨tān⟩.... mukham. pra yacchate, was freilich eine unbeholfene, aber jedenfalls mögliche Konstruktion ist. — Zu diesem Verse vergleiche man MBh. I, 1335.

'Dann kam Suparna hungrig herbei; die Niṣāda's, die ihm seine Mutter (mit den Worten): 'friss sie auf!' angewiesen hatte, steckte er, die Fittiche an sich ziehend, indem er sie verfolgte und z. T. erreichte, in seinen Schnabel'.

utplutyotplutya bhakṣānān² niṣādān vai vihamgamah | gate kanthe tu caikasmin dahyate smāgnirāśivat || 2 ||

So wie der Text dasteht ist er nicht richtig, da in der ersten Zeile ein Verbum fehlt; HERTEL<sup>3</sup> liest bhakṣāno, was ja annehmbar ist. Einfacher wäre eigentlich nach nikhādān in B pr. m. ein nikhādan<sup>4</sup> einzusetzen; dass dies in einem solchen Zusammenhang besonders leicht mit dem auch sonst so nahestehenden niṣādān verwechselt werden konnte, liegt auf der Hand. — Zu diesem und dem folgenden Verse vgl. MBh. I, 1340.

'Wiederholt aufhüpfend und die zu verzehrenden verschluckend wurde der Vogel von einem, der in seine Kehle geriet, wie von einem Kohlenhaufen verbraunt'.

nirdhūme visphuliūge cārttah śuūgāvacah smaran | aho vīryam dvijātīnām jātimātropajīvinām || 3 ||

Die erste Zeile ist offenbar so zu lesen:

nirdhūmavisphulingena ārttah śungāvacah smaran /

und demnach übersetze ich:

'Von dem rauch- und funkenlosen (Feuer) gequält dachte er an das Wort der Śungā: 'ach, welche Kraft bei den Brahmanen, die nur von ihrer Kaste leben'.

<sup>1</sup> bhaksa steht in Ram. III, 16, 25 u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So AC.

<sup>3</sup> l. c. p. 311 A. 2.

<sup>\*</sup> ni-khād- ist m. W. sonst nicht belegt, wohl aber pra-ni-khād-, Kāś. zu Pān. VIII, 4, 18.

nih kramāsmād dvijašrestha na bhaksas tvam hi me bhaveh | ete bhaksā mayātroptā na tvam śocitum arhasi | 4 | 4

Vgl. MBh. I, 1341. — Pp. gibt mayā atra uptāh, ich glaube aber kaum für upta- eine Bedeutung annehmen zu dürfen, die hier passend wäre. 

HERTEL liest mayātrāptā, was die einfachste Verbesserung sein wird. 

Verbesserung sein wird.

'Komm heraus, du bester der Brahmanen! Du sollst nicht meine Nahrung sein; diese hier habe ich als Speise erlangt, und sei du nicht erzürnt!'

na manye jivadātmānam bhāryāputrair vivarjitalı | dvijas tu saniṣādīkalı sasutas tvannukhe viṣam | 5 | |

Vgl. MBh. I, 1342.

'Von Gattin und Söhnen getrennt halte ich mich selbst nicht für lebendig; denn ein Brahmane auch mit einer Niṣādafrau und Söhnen, ist in deinem Munde Gift'.

sajanam tam dvijam tyaktvā tīrtvā cājñā vihamgamaļ | itarān bhakṣayitvaiva siddhim yātas tato dhruvam | 6 |

Vgl. zu diesem Verse MBh. I, 1343 f.

HERTEL<sup>4</sup> will cājñām lesen, was m. E. völlig unnötig ist; es kann ja ebensowohl der Akk. Plur. hier stehen. Beachtenswert ist, dass in BD dieser Vers offenbar nicht als Erzählungsstrophe betrachtet, sondern vielmehr dem Brahmanen in den Mund gelegt wird; er lautet nämlich dort folgendermassen:

svajanam tadvijam tyaktvā tijnātvā (tijnāti D) vihamgama | itarā bhakṣamāpannā siddhir bhavati tad (ta D) dhruvam ||

d. h. der Vers lautete wohl dort ursprünglich etwa so:

sajanam tad dvijam tyaktvā....vihamgama | itarān bhaksam āpanno siddhir bhavati te dhruvam ||

Das wäre dann upta = niksipta 'niedergeworfen', was aber gekünstelt ist.

<sup>2</sup> l. c. p. 311 A. 3.

Beachtenswert ist jedenfalls mayā proktā in BD.

<sup>4</sup> l. c. p. 311 A. 4.

'Lass deswegen (= tad) den Brahmanen mit seinen Leuten gehen.... o Vogel; wenn du die übrigen als Speisen erlangt hast, so wird dir sicher Erfolg zu Teil werden'.

Die Übersetzung des gewöhnlichen Textes ist:

'Nachdem der Vogel den Brahmanen mit seiner Familie herausgelassen und die Anweisungen (seiner Mutter<sup>1</sup>) erfüllt hatte, verzehrte er die übrigen und hatte demnach fürwahr Erfolg'.

#### Süktam XI.

 aham suparnah patatām varistho mātrāsistah somahāras carāmi | bhaujisyam rcchaty arunasya mātā tan māsivenābhi bhava dvijendra || I ||

Nach MBh. I, 1346 ff. folgt nach der Vernichtung der Niṣāda's eine Begegnung zwischen Garuda und seinem Vater Kaśyapa (Tārkṣya); m. E. liegt in diesem varga die Entsprechung dieser Episode vor, und wir haben also hier ein Gespräch zwischen Garuda und seinem Vater, wo die VV. 1 und 3 dem ersteren, 2, 4 und 5—6 (wohl unecht, s. unten) dem Kaśyapa gehören.

'Ich bin Suparna, der beste aller Vögel, von meiner Mutter angewiesen fliege ich als Holer des Soma. Die Mutter des Aruna ist in Sklaverei geraten — sei mir deswegen nicht ungnädig, o Brahmanenherr!'

abhy āyuṣā varcasā tvā vadāmi kac cid vas tāta kuśalam grheṣu |

kac cid garutmaty aruņasya mātā na śocati spardhanam mānasam vā || 2 ||

Vgl. MBh. I, 1347: kac cid vaḥ kuśalam nityam.

'Mit Leben und Glanz segne ich dich — geht es Euch wohl zu Hause, o Sohn? Wie ist es mit Garutmatī, der Mutter Aruna's? oder ist sie nicht über den Wettstreit in ihrem Sinne besorgt?'

vedāham etat kuśalam grhesu dāsyād duḥkham vedayate suparņī | ā mantraye tvā patatām varisthah patāmy aham tridivam indum accha || 3 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das ist wohl am ehesten hier der Sinn; HERTEL und JOHANSSON fassen es als 'die Anweisung(en) des Brahmanen' — m. Е. weniger glaublich.

Vgl. MBh. I, 1348 f. — Es ist wahrscheinlich mit JOHANSSON<sup>1</sup> varisthah (st. varistha der Mss.) zu lesen.

'Ich weiss, es geht gut zu Hause — dann aber empfindet<sup>2</sup> Suparnī wegen der Sklaverei Schmerz. Ich, der beste der Vögel, begrüsse dich; ich fliege nach dem dritten Himmel zum Soma'.

yajñaś ca tvā rakṣatu dakṣiṇāś ca vāram varīyam patatah pūrvam astu te | rco yajūmṣi patatah suparna sarvās tvāhorātrā abhi ca śrayantām || 4 ||

Inhaltlich sind zu vergleichen die Verse MBh. I, 1372—1374 (vgl. rco yajūmṣi in 1374) — yajñaś ca ist evident richtige Verbesserung bei HERTEL³ für das unverständliche yajñasya der Mss. — Über vāram varīyam ist zu 11,6 gehandelt worden. — In b ist wohl te, in d möglicherweise ca zu tilgen.

'Das Opfer mag dich schützen und die Opfergaben, der beste Schatz sei vor dir beim Fliegen, die Hymnen und Opfersprüche beim Fliegen, o Suparna, alle Tage und Nächte mögen sich auf dich stützen'.

svastyayanam tärksyam aristanemin mahad bhūtam väyasam devatānām |

asuraghnam indrasakham samatsu brhad yaso nāvam iva ruhema | | 5 | |

amhomucam āngirasam gayam ca svastyātreyam manasā ca tārksyam |

prayatapāṇiḥ śaraṇam pra padye svasti sambādheṣv abhayam no astu | 6 | 1

Diese beiden Verse sind ziemlich sicher unserem Texte ursprünglich fremd gewesen; sie finden sich als Khila zu RV. V, 51 bei MÜLLER<sup>4</sup> und AUFRECHT<sup>5</sup> variantenlos überliefert, und auch in den von Scheftelowitz<sup>6</sup> mitgeteilten Khila's aus dem kaschmirischen Rigveda finden sich zu ihnen keine Varianten. Die erste

<sup>1</sup> Solfågeln p. 54 A. I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Păn. III, 1, 18.

<sup>3</sup> l. c. p. 312 A. 1. Vgl. das parallele yasya für yas ca in BD zu 20, 4.

<sup>4</sup> RV. vol. III p. XXX (vgl. GRUBE Suparnādhyāyah p. 18 n. 6).

<sup>5</sup> RV. II, 674.

<sup>6</sup> Die Apokryphen des RV. p. 71 f.

Zeile auch im Adbhuta Br. I, 1<sup>1</sup>; weitere Notizen über ihr Vorkommen in späteren Texten bei SCHEFTELOWITZ l. c. p. 72.

'Den heilbringenden Tarksya Aristanemi, das grosse Wesen, den Vogel der Götter, den Vernichter der Asura's, den Freund des Indra in Schlachten, den grossen Ruhm, wollen wir wie ein Schiff besteigen.

Zu dem Erlöser aus der Not, dem Angirasiden, Gaya<sup>2</sup>, Svastyātreya<sup>3</sup> und Tārkṣya flüchte ich mich im Geiste mit erhobenen Händen um Schutz; Heil und Furchtlosigkeit sei uns in der Bedrängnis'.

20. api svit kim cid iha bhūtam asti bhavişyad vāpi bṛhaspate | yan me rakṣūm nihitām atītya vīryeṇa somam sahasā hared itaḥ || 1 ||

Hier beginnt der zweite Teil des Suparnādhyāya, der sich mit dem eigentlichen Somaraub beschäftigt; daraus ergibt sich auch, dass die sūkta-Einteilung spät ist4, da doch hier - wenn überhaupt irgendwo - ein neues sūkta anfangen musste. Die hier folgenden Gespräche setzen offenbar die in MBh. I, 1415-1421 geschilderten Vorzeichen als schon eingetroffen voraus. Was die austretenden Personen betrifft, so meinen HERTEL<sup>5</sup> und JOHANSSON, dass die VV. 1 und 3 dem Somawächter Bhauvana<sup>6</sup>, 2 der Vinatā und 4 dem Brhaspati gehören; m. E. haben sie den Zusammenhang missverstanden. Es fängt hier das Zwiegespräch zwischen Indra und Brhaspati an, das mit einer einzigen Unterbrechung bis zu 27, 3 fortgeht. VV. 1 und 3 gehören dem Indra, 2 und 4 dem Brhaspati — Pāda c ist unterzählig; nun liest aber D rakṣāmsi, und man wird wohl ziemlich sicher entweder raksāmsi nihitā oder r. nihitāny atitya lesen dürfen. — Zu d vgl. 21, 1 d: mamet tu somam sahasā hared yat.

<sup>1</sup> Weber Omina und Portenta p. 313 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gaya kommt in AV, I, 14, 4 zusammen mit Asita und Kaéyapa vor, vgl. Bloomfield AJPh. XVII, 403; Macdonell & Keith Vedic Index I, 219 f.

<sup>\*</sup> Svastyātreya ist nach der Anukr. der Verfasser von RV. V, 50—51 und kommt im Epos als ein Weiser der Vorzeit vor (vgl. HOPKINS Epic Mythology p. 177).

<sup>4</sup> Vgl. auch HERTEL I. c. p. 329 A. 1, der jedoch diese Stelle nicht erwähnt.

<sup>5</sup> l. c. p. 312 f.

<sup>6</sup> Dieser kommt jedenfalls in der Anukramanī nicht vor.

'Gibt es wohl irgend etwas Geborenes oder was geboren werden wird, o Brhaspati, das die von mir eingesetzten Wächter überschreiten und durch seine Kraft den Soma von hier rauben könnte?'

sastim sahasrāņi rajasa ācitānūm nava navatīr vedyāh satāni | ā harisyati garudo vainateyah prāsahā somam nihito jihīrsuh || 2 ||

Vgl. MBh. I, 1423 ff. zu diesem Verse und zu V. 4. — Ich lese ā harisyati statt des hier sinnlosen \*si der Mss. — prāsahā ist nicht, wie HERTEL und JOHANSSON es übersetzen, Imperativ sondern Instrumental 1; es ist nicht zu lesen nihitam, wie HERTEL — freilich ohne es ausdrücklich zu erwähnen — und JOHANSSON 2 tun, sondern nihito jihārsuh 3, vgl. 26, 1: rakṣanto niviṣtāh.

'Sechzigtausend Wagenlasten vom Luftraum, neun und neunzig von der *vedi*, hunderte wird holen Garuda, Sohn der Vinatā, der angestellt ist, um den Soma mit Gewalt zu rauben'.

kutah svij jätah kasmäl lokät katarasyäh pṛthivyāh | bhauvanam yo yuyutsati dhanurgrāham anuttamam || 3 ||

Die erste Zeile ist metrisch in Unordnung, indem sie aus 9 + 7 Silben besteht, ich weiss sie aber nicht plausibel zu berichtigen und lasse sie deswegen so wie sie ist stehen bleiben.

'Woher stammt der, aus welcher Welt, aus welcher Erde, der den Bhauvana bekämpfen will, den besten Borgenschützen?'

suparm vinatā nāma tapo 'tapyata dustaram | tasyām jāto garudo vainateyo +yas ca somam harttā sakunis tasya viddhi || 4 ||

Von der Notwendigkeit der von HERTEL vorgeschlagenen Verbesserung dustapam kann ich mich nicht überzeugen, da dustara (dustara) des Sinns wegen völlig genügt. — Die zweite Zeile ist nicht in Ordnung; ungereimt kommt es mir vor, dass es heissen soll: garudo... yas ca.. sakunis, man würde dann eher lesen wollen: tasyām jāta aruņo vainateyah yas ca usw. — eine Verwechslung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. RV. V, 23, 1; VIII, 46, 20.

<sup>2</sup> Solfågeln p. 54 A. 5.

<sup>8 21,</sup> I c ändert nichts daran.

<sup>4</sup> l. c. p. 313 A. 2.

'Die Suparnī, Vinatā mit Namen, hat schwere Askese geübt; von ihr ist geboren worden Garuda, der Sohn der Vinatā, jener Vogel, der den Soma rauben wird — kenne ihn!'

# Süktam XI.

21. aham svid indra uta vainateyah katarah susrāva bhuvanānīcchan |

indum parāncam nihitam vicakṣaṇam mamet tu somam sahasā hared yat || I ||

Dass die sūkta- und varga-Einteilung eine nachträgliche ist, tritt auch hier deutlich hervor; denn dieser Vers des Indra und der folgende, der dem Brhaspati gehört, sind sehr nahe mit dem varga 20 verbunden, während 21, 3—4+22, 1—3 für sich einen 'varga' bilden, ein Gespräch zwischen Aruna und der Vinatā. Dann fängt mit 22, 4 das Gespräch zwischen Indra und Brhaspati wieder an, das ununterbrochen bis zu 27, 3 fortgeht. — Dass Indra den Veda studiert hatte — und zwar bei Prajāpati, hier aber wohl bei Brhaspati — bezeugt ausdrücklich Ch. Up. VIII, 7 ff.8

'Ich bin ja Indra — oder ist es der Sohn der Vinatā? Welcher von uns hat den Veda studiert, die Welten sich wünschend, so dass er mit Gewalt den Soma, den abgekehrten, verhehlten, weit leuchtenden Tropfen von mir auben könnte?'

<sup>1</sup> l. c. p. 313 A. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Speijer Skt. Syntax p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Oldenberg Die Lehre der Upanishaden p. 168 f.; L. v. Schroeder Festschr. E. Kuhn p. 64.

<sup>4</sup> Beispiele von har- mit Genitiv der Person, von der man eine Sache wegnimmt, sind mir nicht zu handen, müssen sich wohl aber doch finden. anu-har-

tavendra jātam uta yaj janiṣyat tavendra bhūtam uta yad bhaviṣyat |

tava dišah pradiša uddišo brhat tavāšiṣā prāšiṣā sarvam ucyate ||2||

Eine gewisse Schwierigkeit scheint an brhat in c zu haften; HERTEL¹ übersetzt ohne weiteres 'du Starker', JOHANSSON² will brhan statt brhat lesen. Da aber hier die Form unwillkürlich brhams lauten müsste, scheint mir die Änderung ziemlich gewaltsam zu sein. Da nun aber brhat an einigen Stellen des Rigveda ziemlich sicher 'Höhe, Himmelshöhe' zu bedeuten scheint³, so darf man wohl einfach annehmen, dass das Wort hier dieselbe Bedeutung hat. Da es neben uddiśo, das wohl irgendwelche höhere Gegenden (vgl. VS. VI, 19) bezeichnen soll, steht, passt diese Bedeutung hier gut.

'Dir, o Indra, gehört Geborenes und was geboren werden wird, dir, o Indra, was gewesen ist und werden wird; dir gehören die Himmelsgegenden, die Zwischengegenden, die Aufgegenden<sup>4</sup> und die Himmelshöhe; auf deinen Befehl und Wunsch wird alles gesagt'.

mahān ghoṣa upari śrūyate 'sau katham putra bhrātaraṃ nābhi dhāvasi |

ekah suparno bahavas ca devā na hy enam ekah pra saheta sakrah ||3||

Es fängt jetzt eine Art Zwischenakt an — ein Gespräch zwischen Vinatā und Aruna; jene spricht 21, 3 und 22, 1 und 3<sup>5</sup>, Aruna wiederum 21, 4 und 22, 2.

im Mahābhāsya I, p. 393 bildet keine Parallele, da hier wie in anu-brū-SBr. III, 8, 2, 26, anu-kar- (vgl. Speijer Skt. Syntax p. 89), anu-vad-Kāś. zu Pān. I, 3, 49 u. s. w. die Prāposition offenbar den Genitiv regiert. Regelmässig wäre Ablativus bei har-; ein Beispiel für apa-har- mit Gen. st. Abl. aus dem Paūc. bei Speijer l. c. p. 93.

<sup>1</sup> l. c. p. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Solfågeln p. 55 A. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Grassmann Wb. 911; Geldner Der RV. in Auswahl I, 122.

<sup>4</sup> Auf Hertel's Auktorität hin verwende ich dieses mir sonst nicht bekannte Wort.

<sup>8</sup> Wegen MBh. I, 1333—1334: vinatovāca || paksau te mārutah pātu candrasūryau ca prethatah | śiraś ca pātu vahnis te vasavah sarvatas tanum || aham ca te sadā putra śāntisvastiparāyanā | ihāsīnā bhavisyāmi svastikāre ratā sadā ||, die obwohl in anderer Situation (Garuda fliegt zu den Niṣāda's) stehend mit 22.

'Ein mächtiges Dröhnen lässt sich da oben hören — warum, mein Sohn, eilst du nicht zu deinem Bruder? Einer ist Suparna, viele sind die Götter — denn allein würde ihn Sakra nicht bewältigen können'.

abhrātā bhrātrā garudo 'ruņenāputrā sungā vinatā suparņī | nahi mātar aruņo yāti nūnam gaccha svayam tridivam somahārah || 4 ||

Der Vers gehört offenbar dem Aruna; HERTEL, der früher¹ ebenso dachte, hat sich nachher geändert² und teilt pāda a—b und d der Vinatā, die sich in a—b zu Aruna, in d zu Garuda wendet, pāda c aber dem Aruna zu. Derartige künstliche Aufteilung der Verse auf verschiedene Personen ist sicher soweit möglich zu vermeiden und hier durch nichts berechtigt, da der ganze Vers im Munde des Aruna verständlich sein wird. Schwierigkeit bereitet ja nur d, der kaum an Garuda gerichtet sein kann, da jener sich nach dem vorhergehenden Verse schon oben am Himmel befindet. Die Schwierigkeit löst sich aber, wenn wir statt gaccha svayam einfach gacchatv ayam lesen, wo wir uns Aruna auf den Garuda hinzeigend denken mögen.³ Die Änderung ist keine schwierige, und dadurch wird m. E. alles in Ordnung gebracht. Die Übersetzung der Strophe lautet also:

'Bruderlos ist Garuda durch Aruna, seinen Bruder, sohnlos ist Śungā Vinatā Suparnī; nicht fürwahr geht Aruna, o Mutter dieser mag selbst zum Himmel als Somaholer fliegen!'

22. apād bhauvano na hi sam baṭ karoty +atihā tvāsau nahasaḥ pramādyate | andho jāgṛvir +nahasaḥ pramādyate kathaṃ suparṇo garuḍo 'ti mokṣate || I ||

HERTEL<sup>5</sup>, dem JOHANSSON folgt, will lesen: arihā tv asau na ha sa pramādyate und in c na ha sa; ich glaube eher mit 3 unverkennbare Ähnlichkeit verraten, muss Vinatā auch hier der Sprecher sein. Mit HERTEL und JOHANSSON an Soma als Sprecher zu denken ist falsch und verdreht die Situation gänzlich. Sonderbarerweise hat HERTEL die Ähnlichkeit mit MBh. I, 1333 f., gesehen (l. c. p. 314 A. 5), aber nicht benutzt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. c. p. 314.

<sup>2</sup> WZKM. XXIV, 120.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ayam ist pratyakşarūpa, vgl. Speijer Skt. Syntax p. 202 n. 1.

<sup>4</sup> nünam.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> l. c. p. 314 A 2.

Hinweis auf 23, 3 a und MBh. I, 1489: arihā¹ tv asāu nahuṣaḥ pr. und an der zweiten Stelle nahuṣaḥ lesen zu dürfen. — Zu mokṣate vgl. Pān. VII, 4, 57; III, 3, 143.

'Der fusslose Bhauvana stiftet fürwahr kein Heil, es frohlockt der Feindetöter da, Nahusa; der blinde aber wachsame Nahusa ist heiter — wie wird sich dann Garuda, der Suparna, zu erlösen hoffen?'

oja iva saha iva nabha iva balam ivābhram iva bhīr iva | mahad balam apratidhṛṣyam etad garutmaty upamā nāsti śunge || 2 ||

Metrisch ist die erste Zeile sehr monstruös, scheint aber kaum verbessert werden zu können.

'Wie Kraft, wie Stärke, wie Nebel, wie Macht, wie Wolken, wie Furcht, so ist diese grosse, unwiderstehliche Macht — mit Garutmant gibt es keinen Vergleich, o Śungā'.

vāto 'sya prāṇān maruto 'sya pakṣāv agnīḥ śiro rakṣatu jātavedāḥ |

aham purastād aham asmi paścāc candro lalāma garudasya prethe || 3 ||

HERTEL und JOHANSSON übersetzen *lalāma*, als wäre es Perf. von *lam* = ram²; im Wirklichkeit ist es natürlich Nom. von *lalāman*. n. = *lalāma*- 'Schmuck, Zierde'.

'Möge der Wind seine Lebensgeister, die Maruts seine Fittiche und Agni Jātavedas seinen Kopf schützen; ich bin vor ihm und hinter ihm, der Mond ist ein Schmuck auf Garuḍa's Rücken'.

kim nu ghosah śrūyate yatra somo brhaspate hanta vedāva gatvā |

jyā ha śinkte yadāvasṛṣṭā roruyate badhirah somapālah // 4 //

Es fängt hier wieder das unterbrochene Gespräch zwischen Indra und Brhaspati an. — Für vedā 'va gatvā (Pp. veda ava gatvā) der Mss. ist natürlich wie in 6, 4 vedāva gatvā zu lesen.³ — In c ist natürlich mit BD śiākte⁴ (nicht śiāte) zu lesen; der pāda scheint

<sup>1</sup> Ev. atihā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. lalāma = rarāma, Hariv. 12072.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. HERTEL WZKM, XXIV, 120.

<sup>4</sup> Die Verbindung jyā . . śińkte auch in RV. VI, 75, 3.

aber unterzählig zu sein (wenn man nicht jiā . . . . yadū avasṛṣṭā lesen darf, was Notbehelf zu sein scheint). Nun haben BD padāvasṛṣṭā, und es wäre möglich, dass ursprünglich jyā ha śiākte yadā padāvasṛṣṭā dastand; Ū und Ū werden ja öfters verwechselt, und somit mag ein Abschreiber, der yadā yadāvasṛṣṭā las, das erste yadā gestrichen haben. Man stemmte den grossen Bogen gegen den Fuss, und somit könnte es sehr wohl heissen: 'denn die Bogensehne schwirrt (nur) vom Fusse losgeschnellt'.

'Warum lässt sich jetzt ein Getöse hören, wo der Soma ist — Brhaspati, lass uns gehen und uns erkundigen; denn die Bogensehne schwirrt (nur) wenn \( \sqrt{vom Fusse} \) losgeschnellt, heftig schreit der taube \( \sqrt{1} \) Somawächter'.

aham etam maghavan veda ghoṣam suparṇasyaiṣa patataḥ śacīpate | vainateyo harati yasya somam nihatya tava somapālān garutmān || 5 ||

yasya in c ist sehr unbeholfen aber vielleicht doch richtig.
'Ich kenne dieses Getöse, o Maghavant, es kommt von dem
fliegenden Suparna, o Śacīpati, du, dessen Soma der Sohn Vinatā's raubt, nachdem er, der Garutmant, deine Somawächter
niedergehauen hat'.

### Suktam XII.

23. apād bhauvanah kṣipradhanvā kvāsīd yasyāgnim bāṇamukhaṃ tiraścatā | yasya bāhubhyām vīyate sāyako vṛṣā triṃśat stavanyāny ayutāni ṣaṣṭim || I ||

Indra spricht in diesem varga die VV. I und 3-6, Brhaspati V. 2. — Das rätzelhaste stavanya- in d soll nach pw. = stavanya- 'lobenswert' sein; m. E. liegt aber hier irgend ein uns unbekanntes Maass vor, vielleicht in korrupter Form², weshalb ich das Wort eher unübersetzt lasse.

'Wo war der fusslose Bhauvana mit dem schnellenden3 Bo-

Vgl. Hertel l. c. p. 314 A. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B hat trimśattamanyāny, D trimśatyamanyāny.

a ksipra 'schnellend' vom Bogen in RV. II, 24, 8.

gen, dessen Pfeilspitze quer durch das Feuer (dringt), aus dessen Händen der starke Pfeil dreissig *stavanya*, sechzig Myriaden durchfährt?'

apādam vai bhīṣayamāṇaḥ suparnaḥ +kṣipradhanvā carati kṣipreṇa śūraḥ | nainam carantam pari bāṇa āsāyat somam yad ārcad divy uttamāyam || 2 ||

kṣipradhanvā¹ in b kann natürlich unmöglich richtig sein, denn als Beiwort des Suparna ist es ja völlig sinnlos. Wenn aber ursprünglich gestanden hat: धन्वान्यात, so kann durch Ausfall des Anusvāra und Verlesen von न ein Abschreiber den Eindruck bekommen haben, dass in Wirklichkeit धन्वाय्यात dastand, wobei er leicht das erste च getilgt haben kann. Statt kṣipreṇa, das m. W. kaum vorkommt, ist wohl kṣipram² zu lesen, statt śūraḥ möglicherweise mit BD śūra.

'Den fusslosen, den mit dem schnellenden Bogen bewaffneten verscheuchend eilte schnell Suparna, der Held (oder: o Held); nicht erreichte ihn, den eilenden, der Pfeil, er erreichte den Soma, wo er am höchsten Himmel strahlte'.

k(u)vārbudo nahuṣaḥ kādraveya ulūko balbūlaḥ śvasanaḥ kvāsīt | sapannimisah praliśaḥ k(u)vāsīd yan ma indum harati vainateyaḥ ||3||

Die hier in VV. 3—6 aufgezählten Schlangendämonen (vgl. 24, 1) oder Gandharven (vgl. 26, 2 gandharvasenā), die den Soma bewachen, führen die Namen: Arbuda, Nahusa, Kādraveya, Ulūka, Balbūla, Švasana, Sapannimisa, Prališa, Kakulbhanda, Cakratunda, Aśvamukha, Kundakarna, Vikrośana, Kharakanta³, Kaśambūka, Venuka, Aśvakranda, Alagarda, Parusa (?), Nabhorūpa, Sarūpa, Śaśākṣa, Vyādāyasvāpin und Vibhida.⁴ Von diesen Namen kom-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Wort ist schon in RV. IX, 90, 3 belegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Metrisch wäre das also: ---/-/----.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die sechs letzten sind wohl ihrer Namen wegen nicht Schlangen, sondern Gandharven. In TS. I, 2, 7, 8; MS. I, 2, 5; Käth. II, 6; Kap. S. I, 19 kommen Namen von somabewachenden Gandharven vor, die aber mit den hiesigen nichts zu tun haben. In RV. X, 144, 3 kommt irgend ein schlangenartiges Ungeheuer, Ahīsuva, vor, das auf den Somaadler zu lauern scheint, vgl. v. Schroeder Herakles und Indra p. 36.

Also 23, wenn man das etwas zweifelhafte parusah in 5 b als Eigenname auffasst. Johansson Solfageln p. 56 nimmt ulūko balbūlah als einen Namen. Warum weiss ich nicht.

<sup>17 - 20213.</sup> J. Charpentier.

men in MBh. I, 1488—1489 vor Aśvakranda, Renuka (vgl. Venuka), Ulūka, Śvasana und Nimesa (vgl. Sapannimisa) und ausserdem die hier nicht erwähnten Krathana, Tapana, Praruja und Pulina; diese scheinen lauter Namen von Schlangen zu sein. Was die einzelnen hier vorkommenden Namen betrifft, sei nur in der allergrössten Kürze folgendes hervorgehoben:

- I) Arbuda ist ja schon im RV. als dämonisches, von Indra bekämpstes Schlangenwesen bekannt; er heisst später kādraveya und wird in ŚBr. XIII, 4, 3, 9; Āśv. Śr. 10, 7 als König der Schlangen, in Ait. Br. VI, 1, 1; Kauś. Br. XXIX, 1 als sarparṣir mantrakṛt¹ (nach der Anukr. ist er ṛṣi von RV. X, 94. 175) bezeichnet. Ihm kommt also hier mit Recht der erste Platz zu.
- 2) Nahuṣa ist offenbar der im Epos berühmte König der Vorzeit, der eine Zeit lang als König des Himmels statt Indra die Herrschaft führte², schliesslich aber seiner Freveltaten wegen auf die Erde gestürzt und in eine Schlange verwandelt ward, MBh. V, 520 ff. XII, 13188 ff. XIII, 4772 ff. und vgl. III, 12363 ff. Dass er hier als kādraveya bezeichnet wird ist natürlich eigentlich unrichtig, denn er ist ein Sohn des Ayu oder nach Rām. I, 70, 41; II, 110, 33 des Ambarīṣa.
- 3) Ulūka wird in PW. aus Vyut. p. 85 als N. pr. eines Königs der Nāga's angeführt; in der Ausgabe von MINAJEFF und MIRONOFF findet sich aber diese Stelle nicht.
  - Balbūla sonst unbekannt.
- Śwasana 'der zischende', ein passender Name einer Schlange,
   vgl. śwasanāśana-, śwasanotsuka- 'Schlange' (PW.); sonst unbekannt.
  - 6) Sapannimişa (?) sonst unbekannt, vgl. Nimeşa im MBh.
- 7) Pralisa sonst unbekannt; da lis = ris 'rupsen, ausreissen, zerbrechen' ist, kann der Name womöglich als Synonym des im MBh. vorkommenden Praruja ausgesasst werden, das sonst nicht belegt ist.
- 8) Kakubbhanda 'Gipfelbauch', Cakratunda 'Radschnauze', Aśvamukha 'Pferdegesicht' (etwa = kimnara)³, Kundakarna 'Topfohr'¹, Vikrośana 'Schreier' und Kharakantha 'Eselshals' sind offenbar nicht Namen von Schlangen; Entsprechungen fehlen im MBh. gänzlich. Es handelt sich hier vielmehr um Gandharven und andere Unholde, deren Aussehen oft als höchst grotesk und ab-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch TMBr. XXV, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MBh. V, 342 ff.

<sup>3</sup> Vgl. HERTEL WZKM. XXV, 162 ff.

Vgl. Kumbhakarņa, N. pr. des Bruders des Rāvana.

schreckend geschildert wird, und deren Treiben mit dem der Esel u. s. w. verglichen wird.<sup>1</sup>

- Kaśambūka sonst unbekannt.
- 10) Venuka, vgl. PW.; besser ist wohl Renuka im MBh. (vgl. ibid. XIII, 6156 ff.).
  - 11) Aśvakranda nur hier und im MBh. belegt.
  - 12) Alagarda 'eine Art Wasserschlange', AK. I, 2, 1, 6 u. s. w.
  - 13) Parusa, sehr zweifelhaft, wahrscheinlich Adjektiv.
- 14) Nabhorūpa, sonst nur als Adj. in VS. XXIV, 3.6 (ākāśavan nīlavarṇaḥ Komm.), Farbenbezeichnung der Opfertiere des Parjanya Sarūpa nur hier, vll. Surūpa zu lesen (vgl. möglicherweise Surūpā, N. pr. der Tochter eines Schlangendämons, Kathās. 123, 81).
- 15) Śaśākṣa 'Hasenauge', Vyādāyasvāpin (?) und Vibhida sind sonst unbekannt.

'Wo waren dann Arbuda, Nahusa Kādraveya, Ulūka, Balbūla und Śvasana? wo waren Sapannimisa und Pralisa, als Vainateya meinen Soma raubte?'

kakubbhandas cakratundah k(u)väsid asvamukhah kundakarnah k(u)väsit |

vikrośanah kharakanthah k(u)vāsīd y. m. i. h. v. || 4 || kaśambūko venuko aśvakrando alagardah paruṣaḥ k(u)vāsīt | nabhorūpasarūpau k(u)vāsīām y. m. i. h. v. || 5 ||

'Wo waren Kakubbhanda, Cakratunda, Aśvamukha und Kundakarna? wo waren Vikrośana und Kharakantha, als Vainateya meinen Soma raubte?

Wo waren Kasambūka, Venuka, Asvakranda, Alagarda und Parusa<sup>2</sup>? Und Nabhorūpa und Sarūpa (Surūpa?), wo waren sie, als Vainateya meinen Soma raubte?'

upatīram varttamānah śaśākṣah krodhena martto ajanasya karttā | vyādāyasvāpī vibhidah k(u)vāsīd y. m. i. h. v. || 6 ||

Zu upatīram vgl. Kāś. zu Pān. VI, 2, 1213 — martto ist schwerlich richtig; es soll vielmehr das sonst unbelegte marttā 'Töter' eingesetzt werden.

<sup>1</sup> Vgl. z. B. die Schilderungen bei L. v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 61 ff.

<sup>2</sup> Oder eher: 'und der grimmige Alagarda'.

<sup>8</sup> Vgl. auch Kāś. zu II, 1, 6 (Speijer Skt. Syntax p. 118).

'Wo waren der am Strande weilende Śaśākṣa, der durch seinen Zorn tötet, (alles) in Wildnis verwandelt, und Vyādāyasvāpin und Vibhida, als Vainateya meinen Soma raubte?'

24. gatim vijnāya sakunasya sarpās tejobalena garuḍasya sakra /
te pannagā vihagendrasya sparsād bhītāḥ sirāmsy apy adadhus
tanūbhih || 1 ||

Antwort des Brhaspati auf die in 23, 3-6 gestellten Fragen. 'Als die Schlangen das Nahen des Vogels durch den gewaltigen Glanz des Garuda bemerkt hatten, o Śakra, dann fürchteten sich die Schlangen vor der Berührung des Vogelkönigs und versteckten die Köpfe unter den Leibern'.

ye vidyutau caratah sarvato ghnati annam raksanti abhayā bhayā ca |

+cakşurmukhāv asvapann īkṣamāṇāḥ katham svid evāti pipātī gṛdhraḥ || 2 ||

ye vidyutau caratah s. gh. a. r. a. bh. ca |

+tābhyām sam akhyad garudo vainateyo viṣūcyau te ayāṭ svar abhayām bhayām ca || 3 ||

Indra spricht V. 2, Brhaspati V. 3. — Es handelt sich offenbar hier um dieselben Gegenstände, die in SBr. III, 6, 2, 9 ff. als kust, hier aber als vidyut bezeichnet werden. Nun bedeutet vidyut in der ältesten Literatur nicht immer gerade 'Blitz', sondern auch 'blitzähnliche, blitzende Waffe', und in dieser Bedeutung muss wohl das Wort hier genommen werden. Offenbar sind die beiden Verse schwer verdorben und können wohl nicht völlig restituiert werden.

Von Schreibern, die vidyut in der Bedeutung 'Blitz' nahmen, scheint sarvato eingeführt worden zu sein, indem sie es zu caratah zogen; ursprünglich mag hier sarvadā 'stets, immer' gestanden haben. Unrichtig ist sicher cakṣurmukhāv, das unter Einwirkung des unmittelbar vorhergehenden ca ein kṣuramukhāv verdrängt haben mag; statt ikṣamānāh haben BD das richtige ikṣamāne; endlich ist ati pipāti hier wie in 25, 5 (und möglicherweise auch

<sup>1</sup> Vgl. oben p. 161 A. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. dazu dass Sayana zu SBr. III, 6, 2, 9 kuśi durch ayudha glossiert.
<sup>8</sup> Vgl. ksurapavi in SBr. III, 6, 2, 9.

in 26, 3) sinnlose Verderbnis für ati piparti. V. 2 soll also etwa folgendermassen lauten:

ya vidyutau caratah sarvadā gh. a. r. a. bh. ca | kṣuramukhūv asvapann īkṣamāṇe katham svid evāti piparti gṛdhrah ||

'Die beiden Blitzwaffen, Abhayā und Bhayā, die sich stets bewegen, die tötenden, die den Soma<sup>2</sup> behütenden, mit scharfen Spitzen, schlaflos<sup>3</sup> um sich blickend — wie kam der Raubvogel über sie hin?'

Viel schwieriger ist V. 3. Die erste Zeile ist mit V. 2 a—b identisch, m. E. also auch hier sarvadā zu lesen; die zweite aber muss äusserst korrupt überliefert sein. Erstens kann akhyad des Sinns wegen unmöglich richtig sein; BD geben samakṣad — dann aus sam-akṣ- 'durchgehen, durchwandern', was aber wenig glaublich ist. M. E. liegt hier wieder Anschluss an ŚBr. und zwar an ācakhāda und ākhidat in III, 6, 2, 12 vor; statt akhyad ist etwa ākhed zu lesen, das freilich sonst unbelegt ist, aber nach abhet u. s. w. gebildet wäre. Was endlich pāda d: viṣūcyau te ayāt svar abhayām bhayām ca betrifft, so liegt offenbar hier schwere Verderbnis vor. Nun ist aber te ayāt svar die Lesart von AC, während BD teyāstar bieten; obwoht sich natürlich Sicherheit hier gar nicht erreichen lässt, möchte ich die Vermutung wagen, dass etwa viṣūcī te 'star abhayām bhayām ca zu lesen wäre. Der Vers würde also etwa gelautet haben:

ye v. c. sarvadā gh. a. r. a. bh. ca | tābhyām sam ākhed garuḍo vainateyo viṣūcī te 'star abhayām bhayām ca |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Was Johansson Solfageln p. 57 A. 1 herangezogen hat, um ati pipāti zu rechtfertigen, genügt nicht dazu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> anna = soma, vgl. 30, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So muss wohl asvapan(?) gedeutet werden; doch vermute ich, dass hier möglicherweise ein Missverständnis des nimeşam-nimeşam in SBr. III, 6, 2, 9 vorliegt.

<sup>4</sup> Vgl. zu jenen Formen oben p. 162 A. I.

<sup>5</sup> Vgl. WHITNEY Skt. Gr. 3 § 832 a.

<sup>6</sup> Ich wage es nicht, hier eine Form \*ākhād einzusetzen, da nach Pan. VI, 1, 52 khād- für khid- nur im Perfekt auftritt.

<sup>7</sup> astar, star vgl. Whitney Skt. Gr.3 § 831 a.

'Die beiden Blitzwaffen, Abhayā und Bhayā, die sich stets bewegen, die tötenden, die den Soma behütenden, aus ihnen riss heraus (den Soma) Garuḍa, der Vainateya, er warf sie nach beiden Seiten, Abhayā und Bhayā'.

#### Suktam XIII.

25. yā me mayā nimisato javīyasī samkalpajyotir anivarttamānā | ksurapavir [brahman] kua nu sā bahhāva yan ma indum harati vainateyah || I ||

Indra spricht hier die VV. I, 3, 5, Brhaspati wiederum 2, 4 und 6. — Statt samkalpajyotir ist wohl eher samkalpayonir zu lesen; brahman ist hier wie in V. 3 offenbar des Metrums wegen zu tilgen.

'Meine māyā, die da schneller ist als ein Blinzeln², von eigenem Willen leuchtend (oder: 'nur dem Willen ihren Ursprung verdankend'), die scharfschneidige, nicht wiederkehrende, wo war sie denn [o Brahman], als Vainateya meinen Soma raubte?'

yā te māyā n. j. s. a. | tām ātmasācī garuḍo vainateyo javāj javīyān ny ajahād balena || 2 ||

Zu pāda d vgl. RV. IV, 26, 7. 27, 2: ajahād arātīh.

'Deine māyā, die da schneller ist als ein Blinzeln, von eigenem Willen leuchtend (oder: 'nur dem Willen ihren Ursprung verdankend'), die scharfschneidige, nicht wiederkehrende, liess Garuda Vainateya, sein eigener Begleiter (!), schneller als die Schnelligkeit, durch seine Kraft hinter sich'.

yan me cakram nimişato javlyalı samkalpajyotir anivarttamānam | kṣurapavi [brahman] kua nu tad babhūva yan ma indum harati vainateyalı || 3 ||

'Mein Rad, das da schneller ist als ein Blinzeln' u. s. w. [= V. 1]

<sup>1</sup> Oder möglicherweise samkalpajūtir, vgl. TBr. III, 12, 3, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das muss offenbar der Sinn sein, was aber eine Lesart nimişato (st. animişato) fordert, wie tatsächlich in VV. 3-4 steht.

yat te cakram n. j. s. a. | tad ātmasāci g. v. j. j. n. a. b. || 4 ||

'Dein Rad, das da schneller ist als ein Blinzeln' u. s. w. [= V. 2]. Zu diesen Versen vgl. die Beschreibung des rotierenden Messerrades in MBh. I, 1497 ff.

+parvatāṣṭlūrāḥ kṣurapavyaḥ subudhnyo +modā hradā hradināḥ suvarcasaḥ | candra\_iva bhāntīr bahudhā viśvarūpāḥ katham svid evāti +pipāti gṛdhraḥ || 5 ||

Dass in diesem Verse Korruptelen vorliegen ist offenbar; erstens kann parvatāsthīrāh, das im Pp. in parvata-asthīrāh aufgelöst wird. schwerlich richtig sein, denn ein Wort asthirå existiert überhaupt nicht, wäre es nicht = asthīlā 'Kugel, kugelförmiger Körper', was aber keinen Sinn gibt.1 Wegen der Lesart parvatālı sthārā in D würde man wohl an parvatah sthirah denken können, müsste aber dann das Genus der folgenden Beiworte ändern, was nicht angeht. So kann ich nur vermuten, dass es sich hier etwa um 'Berggipfel, Bergkette' handelt, ohne doch den Lautwert des Wortes näher bestimmen zu können - मोहा kann unmöglich richtig sein, da es sinnlos ist, lässt sich aber äusserst leicht in सोहा (स-उद्धे) verbessern, vgl. sodaka-; för pipāti ist hier wie in 24, 2 piparti zu lesen. Was endlich viśvarūpāh in c betrifft, so liegt dort, wie ich glaube, nicht Adjektiv, sondern wegen des folgenden Verses Nomen proprium irgendwelcher persönlich gedachter Wesen vor; ich erinnere an die Schlangen, die in MBh. I, 1499 ff. den Soma bewachen. Das Wort gerade in solcher Bedeutung zu belegen vermag ich aber leider nicht.

'Die Bergketten (?), die scharfschneidigen, fest gegründeten, die wasserreichen Teiche, die sonnenglänzenden Flüsse, die wie der Mond glänzenden Visvarūpa's hier und da — wie kam der Raubvogel über sie hin?'

te grīvacchinnā api ca mūrdhabhinnāh krttāh +sacante bahulāni śakra | apād bhauvano nihatas tadāsīn mahad vaiśasam akarot su-

parnah || 6 ||

HERTEL l. c. p. 316 übersetzt freilich 'Bergkugeln', was mir aber nicht zusagt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> uda- am Ende eines Kompositums, vgl. Vārtt. zu Pān. VI, 3, 57.

sacante kann des Sinns wegen nicht richtig sein, es muss eher etwa śayate sein; statt bahulāni haben BD bahudhāni — es muss wohl bahudhā'pi oder bahudhā hi sein — Brhaspati scheint hier nur den letzten Teil der vorhergehenden Frage zu beantworten, da doch nur persönliche Wesen, nicht aber Berge, Teiche und Flüsse mit den hier gebrauchten Epitheta beschreiben werden können.

'Mit abgeschnittenen Hälsen und gespaltenen Köpfen, zerschnitten liegen sie ja an vielen Orten da<sup>1</sup>, o Śakra; der fusslose Bhauvana wurde da niedergehauen, Suparna stiftete grosses Verderben an'.

26.2 ādityā rudra vasavo 'tha sādhyāh somam rakṣanto bahudhā niviṣṭāḥ | maruto brahman kva nu te babhūvur yan ma indum harati vainateyaḥ || I ||

Indra spricht in diesem Abschnitt die VV. 1 und 3, Brhaspati 2, 4 und 5.3

'Die Aditya's, die Rudra's, die Vasu's, die Sädhya's 4, an vielen Orten aufgestellt, um den Soma zu schützen, und die Marut's auch — wo blieben sie, o Brahman, als Vainateya meinen Soma raubte?'

prūñca ūyan vasavalı preksyamūnā udañco viśve maruto 'tha sūdhyūlı | dakṣinū rudrūlı saha gandharvasenayū pratīca ūdityūn anayad vainateyalı || 2 ||

Vgl. dazu MBh. I, 1486 f.:

sādhyāh prācīm sagandharvā vasavo dakṣiṇām diśam | prajagmuh sahitā rudraih patagendrapradharṣitāh || diśam pratīcīm ādityā nāsatyāv uttarām diśam | muhur muhuh prekṣamāṇā yudhyamānā mahaujasah ||

Vgl. RV. I, 32, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> BD fangen diesen Abschnitt mit dem Verse 30, 7 an.
<sup>3</sup> V. 5 könnte auch ganz gut Erzählungsstrophe sein.

Literatur über die Sadhya's findet man bei Weber ISt. IX, 6 f.; Muir RAS. 1866, p. 395 n.; Sieg Sagenstoffe p. 15.

Die  $p\bar{a}da's$  c-d enthalten 13 + 13 Silben, sind aber formell untadelhaft, weshalb Verbesserungen nicht eingeführt zu werden brauchen.

'Nach Osten gingen die Vasu's, sichtbar, nach Norden alle Marut's und Sādhya's, nach Süden die Rudra's mit dem Heere der Gandharven, nach Westen trieb Vainateya die Āditya's'.

vaišvānaro jātavedāļ k(u)vāsld yo ma indum parigrhyādhi tisthati | arcir-jvalantam anighrstatejasam katham svid evāpy ati yāti grdhraļ || 3 ||

Mit JOHANSSON¹ schreibe ich arcir-jvalantam; BD haben in d evāti pipāti gṛdhraḥ, es ist also möglicherweise hier evāti piparti gṛdhraḥ zu schreiben, was aber nicht notwendig ist.

'Wo war dann Vaiśvānara Jātavedas, der da meinen Soma behütend umgibt? Wie kam der Raubvogel über den in Flammen lodernden (Agni) unverminderten Glanzes?'

ghṛtasya sindhūn anayad vainateyaḥ +baddham baddhūny ayutāni ṣaṣṭim | tais tarpayitvā tava jūtavedasam hiraṇmayaḥ +sroty apatac chakuntaḥ || 4 ||

baddham baddhany, das keinen Sinn gibt, ist offenbar Textfehler, es muss badvam badvany sein. In d kann sroty (Pp. sroti, D śroty) unmöglich richtig sein; JOHANSSON<sup>2</sup> setzt versuchsweise jyotir, was aber paläographisch und des Sinns wegen bedenklich, metrisch auch weniger gut ist. Ich würde mir eher eine ursprüngliche LA. hiranmayam so 'ty apatac chakuntah denken.

'Vainateya führte (zu ihm) Ströme von Schmelzbutter, unzählige Mengen, sechzig Myriaden; nachdem der Vogel mit diesen deinen Jätavedas gesättigt hatte, flog er über den goldglänzenden hin (?)'.

vaiśvānaram tarpayitvā ghṛtena sarvān anyānt somapālān vijitya | mahāmegha\_iva nimnāni samāni kurvan parāñ gacchad garuḍo vainateyaḥ || 5 ||

Solfågeln p. 59 A. 1.

<sup>2</sup> l. c. p. 59 A. 2.

Pāda c befindet sich in metrisch ungenügender Gestalt (13 Silben); mit Leitung von D könnte man womöglich daran denken, etwa mahāmegheva nimnā samīkurvan zu lesen, was ja aber unsicher bleibt.

'Nachdem Garuda Vainateya den Vaiśvānara mit Schmelzbutter gesättigt und alle anderen Somawächter überwältigt hatte, begab er sich fort, wie eine grosse Wolke die Tiefen eben machend'.

# Suktam XIV.

27. eko bahūn bhīmabalo 'dhy atiṣṭhat tavaiva +saktaḥ sadaso balena |

yan me rakṣān dharṣitavāñ chakuntas tenāsya kruddhaḥ pra harāmi vajram || I ||

Die Wörter śaktaḥ sadaśo sind sinnlos und offenbar korrupt; BD geben śakraḥ, B allein sadṛśo, und demnach hat HERTEL¹, dem JOHANSSON folgt, die nicht unpassende Lesart śakra sadṛśo eingeführt. Weniger gut ist es aber, dass wir, falls wir jene Lesart annehmen, a—b dem Bṛhaspati, c—d wiederum den Indra zuteilen müssen.² Deswegen möchte ich eher lesen śakteḥ sadṛśo und diesen Vers dem Indra allein in den Mund legen; er spricht ferner die VV. 2 und 4, während 3 dem Bṛhaspati und 5 dem Garuḍa gehören (6 ist unecht).

'Allein hat der furchtbar starke vielen gegenüber gestanden, auch deiner Krast ist er an Stärke gleich; weil sich der Vogel an meinen Wächtern vergriffen hat, werde ich zornig den Keil 'nach ihm schleudern'.

tapomayam kşurapavi svavīryam yena vṛtrasya hṛdayam nikṛntam |

tan me vajram pratihatam sakunte brhaspate kim nu bhūtam suparnah || 2 ||

HERTEL<sup>3</sup> ändert ohne jede Not svavīryam in suvīryam, worin ich ihm nicht folge.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> l. c. p. 317 A. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die Verteilung einer Strophe auf mehrere Personen vgl. z. B. PISCHEL Ved. St. I, 207; II, 45; OLDENBERG GGA. 1890, p. 420 A. u. s. w.

<sup>3</sup> l. c. p. 317 A. 3.

'Dieser mein Donnerkeil, aus Askese bestehend, scharfschneidig, eigene Kraft besitzend, mit dem ich des Vrtra Herz zerschnitt, ist an dem Vogel abgeprallt — o Brhaspati, was für ein Wesen ist dann Suparna?'

eṣa chandāmsi sahitāni śakra yajurmayaḥ sāmatanūḥ suparṇaḥ | indum pītvā vīryavāms tārkṣyaputras tena vajraḥ pratihatas tavātra || 3 ||

Dass Garuda den Soma getrunken hat wiederstreitet den Darstellungen der Brähmana und des MBh., worüber weiter unten.

'Dieser Suparna ist alle Metra zusammen, o Sakra, aus Opfersprüchen bestehend, mit Körper von Melodien; weil er Soma getrunken, ist der Tärksyasohn heldenstark — deswegen ist an ihm dein Keil abgeprallt'.

idam devānām arighāti vajram +āvṛṭrapūrvam anihatya \$atrum |

tad āvrttam tat surāṇām na sādhu vajrasya mānah kriyatām garutman || 4 ||

Dass hier Korruptelen vorliegen kann wohl kaum in Abrede gestellt werden; so kann āvrtrapūrvam ja unmöglich richtig sein. Von den Handschriften hat C pr. m. āvrtyapūrvam, D wiederum āvrtratyāpūrvam; man könnte vermuten, dass hier irgend welche Form von ā-vart- in der Bedeutung 'umkehren, zurückkehren' anzunehmen sei. Dann entweder āvrtya (Absol.) oder möglicherweise ein m. W. sonst nicht belegtes, aber in Übereinstimmung mit ānutta: nud-, alipta: lip-, asrpta: sarp- u. s. w.¹ gebildetes avrtta. Was āvrttam in c betrifft, so kan das ja richtig sein unter der Voraussetzung, dass hier ein subst. āvrtta- vorliegt, das in der Bedeutung = āvrtti- ist.²

'Dieser feindetötende Keil der Götter kehrte zurück schon vorher, ohne den Feind vernichtet zu haben; dieses Umkehren das ist nicht zum Heil der Götter — beweise dem Keil Ehre, o Garutmant!'

aurvam tanūjam vi srjāmy anindya tac chindhi vajrena bhava tvam īdyah |

hitam devānām priyam eva tubhyam sāmnāsmi karttā na balena sakra || 5 ||

WHITNEY Skt. Gr. \$ 834 d.

<sup>2</sup> Vgl. auch avrt- und anavrt- (RV. X, 95, 14).

'Eine Feder meines Schenkels lasse ich fallen, Untadeliger, zerschneide sie mit dem Keil, und sei du preiswürdig! Dir ist ja das Heil der Götter lieb; ich handle mit Güte, nicht mit Gewalt, o Śakra'.

rser mānam karisyāmi vajram yasyāsthisambhavam | vajrasya ca karisyāmi tava caiva satakrato ||6||

Dieser Vers ist = MBh. I, 1514 c—d—1515 a—b (= I, 30, 20 c—d—21, a—b) nur mit der Abweichung, dass unsere MBh. Texte tavaiva ca lesen. Er ist ohne Zweifel hier später eingeschoben worden.

'Ich werde den rsi ehren, aus dessen Knochen der Keil entstand, und auch den Keil werde ich ehren und dich sogar, o Satakratu'.

28. chinnam dvidhā tat kulišena pattram tasyāgrakhaṇḍād abhavan mayūrāḥ | madhye dvivaktrā bhujagendrarājī mūle ca šatrur nakulaḥ phaṇīnām || I ||

Es leigt wohl hier eine Erzählungsstrophe vor, nicht, wie HERTEL<sup>1</sup> meint, Rede des Indra. Zum Inhalt des Verses vgl. Ait. Br. III, 26, 3<sup>2</sup>, eine Stelle, die viel ausfrührlicher ist als diese.

'Jene Feder wurde durch den Donnerkeil in drei Teile zerschnitten; aus dem äussersten Stück entstanden die Pfauen<sup>3</sup>, aus dem mittleren die Reihe von zweigesichtigen Schlangenfürsten<sup>4</sup>, aus der Wurzel der Ichneumon, Feind der Schlangen'.

prechāmi tvā šakune kimbalo 'si kas te bhāgaḥ sam u sahyo dvijendra |

ā cakṣva me vīryam asahyasāham sakhyam ca no bhavati śāśvatībhyah || 2 ||

<sup>1</sup> l. c. p. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oben p. 166 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. citrabarha 'Pfau', Sohn des Garuda in MBh. V, 3397, Obarhin drs., ibid. XIII, 4206.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Damit werden wohl Schlangen mit Kopf an beiden Enden des Körpers gemeint, die nach der heutigen Volkstradition von allen die giftigsten sind, vgl. CROOKE Popular Rel. of N. India II, 137. Weiteres Material über die 'zweiköpfigen' Schlangen findet man bei TAWNEY KSS. II, p. 88 n. 2; HULTSZCH IA. XLIII, 179 u. s. w.

Indra spricht diesen Vers und V. 4, Garuda die VV. 3 und 5.

— Statt bhavati ist wohl bhavatu zu lesen; zu sāsvatībhyah mag etwa samābhyah¹ zugesetzt werden. — Zum ganzen Verse vgl. MBh. I, 1519:

balam vijñātum icchāmi yat te param anuttamam | sakhyam cānantam icchāmi tvayā saha khagottama ||

'Ich frage dich, Vogel, wie stark du bist, was für einen Teil du zu tragen vermagst, o Vogelkönig.<sup>2</sup> Erzähle mir deine unbezwingliche Macht, und lass unter uns für ewig Freundschaft walten'.

astau bhūmīr nava diśas trīnt samudrūñ chacīpate | paraḥ-sahasram parvatān vaheyam kāmayeyam cet || 3 ||

Vgl. MBh. I, 1523 f.:

saparvatavanām urvīm sasāgarajalām imām | vahe pakṣeṇa vai śakra tvām apy atrāvalambinam || sarvān sampīḍitān vāpi lokān sasthāṇujaāgamān | vaheyam apariśrānto viddhīdam me mahad balam ||

Man könnte geneigt sein, bhūmīr hier = dvīpān setzen zu wollen, die Zahl der Kontinente wird aber m. W. sonst nicht auf acht angegeben. Die neun dišah sind die Haupt- und Zwischengegenden und die ūrdhvā dik; sonst werden sie ja allgemein als zehn angegeben. Drei Ozeane kommen in VS. XIII, 31 und Kāś. zu Pān. VII, 1, 53 (ved. Zitat) vor; sonst im allgemeinen sieben.<sup>3</sup>

'Acht Erden, neun Himmelsgegenden, drei Ozeane und mehr als tausend Berge könnte ich tragen, wollte ich es nur'.

indum cet sarpāḥ pāsyanti tvayā dattam vihangama | ajanam te +karisyāmi tan na sādhu bhavisyati || 4 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. VS. XL, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> JOHANSSON Solfågeln p. 60 A. 3 findet den Text korrupt — ich verstehe nicht gerade aus welchem Grunde.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vgl. jetzt die grossen Materialsammlungen bei KIRFEL Die Kosmographie der Inder (1920).

Vgl. MBh. I, 1527:

na kāryam yadi somena mama somah pradiyatām | asmāms te hi prabādheyur yebhyo dadyād bhavān imam ||

Es scheint offenbar, dass JOHANSSON<sup>1</sup> Recht hat, wenn er karisyanti st. karisyāmi lesen will.<sup>2</sup>

'Falls die Schlangen den Soma zu trinken bekommen, von dir geschenkt, o Vogel, da werden sie Menschenleere bewirken, das wird nicht zum Heil sein'.

nāham indum parāsyāmi sarpebhyah satrubādhana | hrtvā tu darsayisyāmi sakra mā saumya me kupah || 5 ||

'Den Soma werde ich nicht den Schlangen zuwerfen, du Bedränger der Feinde; ich werde ihn nehmen und (ihnen) zeigen, o Śakra, sei mir nicht bös, mein lieber Freund'.

### Süktam XV.

ayam va āhṛtaḥ somas tam paśyantv iha pārthivāḥ |
 aham ca mukto 'smy aruṇaś ca mukto muktā ca śungā
 vinatā suparṇi || I ||

In dem folgenden spricht Garuda die VV. 1—4, während 5—6 dem Indra zu gehören scheinen; Garuda wendet sich in 1—3 an die Schlangen, in 4 wiederum an Indra — pārthiva- muss hier 'Schlange' bedeuten, was sonst m. W. nicht vorkommt. — Inhaltlich zu vergleichen ist hier MBh. I, 1535 ff.

'Hier ist der Soma für Euch hergebracht, ihn mögen die Söhne der Erde betrachten; ich bin befreit, und Aruna ist befreit, und befreit ist Śungā Vinatā Suparnī'.

ayam somalı kādraveyā mayā svas trtiyāt prsthād rajaso vimānāt | ūnīta indus tad u vo bravīmi sam pasyathainam pra jighāti rājā || 2 ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Solfågeln p. 60 A. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch HERTEL scheint stillschweigend diese Lesart vorauszusetzen.

Vgl. jedoch parthivah sarpah Aśv. Grh. 2, 1.

pra jighāti ist mir nicht klar, da es weder zu 1. hā- oder 2. hā- gehören kann; BD haben pratihāti<sup>1</sup>, möglich wäre vielleicht pratibhāti. Doch würde der Bedeutung wegen eine Form von 1. hā- am besten passen, und ich übersetze somit, als ob etwa pra jihīte stände.

'Hier ist der Soma, o Söhne der Kadrū! Von mir ist der Tropfen vom Himmel, von der dritten Höhe des Luftraums, vom Palast hierhergebracht. Und das sage ich Euch: betrachtet ihn, denn der König geht fort!'

aham harāmi vah somam sarveṣām anu dhāvatām | yo vīrah so 'nu sadatu sarve vā vīrayadhvam urogamāh | 3 | |

Der letzte Teil des Verses ist korrupt und ist wohl sicher spätere Interpolation, da er in anderem Versmass abgefasst ist, und die Reihe der fünf Tristubh stört.

'Ich nehme Euch den Soma fort, auch wenn Ihr alle nachläust²; wer da ein Held ist, der mag nachfolgen — oder seid alle Helden, ihr Schlangen!'

ayam ta ūḥṛtaḥ soma yam te 'ham aharam pure 'ndum indra | aham ca mukto 'smy aruna's ca mukto muktū ca šungā vinatā nirodhāt || 4 ||

'Hier ist dein Soma hierhergebracht, den ich früher von dir raubte, o Indra; ich bin befreit, und Aruna ist befreit, und Śungā Vinatā ist aus der Sklaverei befreit'.

aham piprum namucim sambaram ca hatvā pure 'mam vipracittim vijitya | dyāvāprthivī pari dadhe vūsasīva vrtrahā || 5 ||

Neben den aus der ältesten Überlieferung wohlbekannten Dämonen Pipru, Namuci³ und Śambara kommt hier auch Vipracitti vor, der sonst erst im Epos auftritt. Er ist dort Vater des Rāhu, seine Teilinkarnation ist Jarāsandha.⁴

'Nachdem ich früher Pipru, Namuci und Sambara getötet und

<sup>1</sup> Vgl. weiter unten zu 31, 2.

² dhāvatām zu sarveṣām, nicht Imperativus.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Vgl. Bloomfield JAOS. XV, 146.

<sup>4</sup> MBh. I, 2637 ff.

jenen Vipracitti besiegt hatte, legte ich mir Himmel und Erde wie Kleider um'.

aham balenūty ataram sapatnūmt sarvam bhavāmīdam aham balena | evam-balasyātibalasya me +sutah katham svid indum sahasū jahartha || 6 ||

Statt des unbegreiflichen sutah liest JOHANSSON<sup>1</sup> mit F. pr. m. svatah; es ist aber einfacher satah zu lesen.

'Durch meine Kraft habe ich meine Nebenbuhler besiegt, durch meine Kraft bin ich dieses All; wie hast du dann von mir, der ich so mächtig, ja, übermächtig bin, den Soma rauben können?'

30. mātā mama vinatā suparņī dāsyād duḥkham agamat spardhayendra | tasyai niṣkrayas tava soma āsīt tam āharam te na vighrṣṭam anyaiḥ || I ||

Im folgenden spricht Garuda die VV. 1, 2 und 5, Indra wiederum 3, 4 und 6; V. 7 ist Erzählungsstrophe.

'Meine Mutter, Vinatā Suparnī, geriet durch Wette wegen Sklaverei in Unglück, o Indra; ihr Lösegeld war dein Soma, den führte ich dir wieder zu, von keinem anderen versehrt'.

tava suparno maghavāms tavendur bhūto 'si bhavyas ca bhavams ca sakra |
tvam goptāsi saranam tvam samudras tavedam visvam bhuvanam sam su sādhi || 2 ||

'Dir gehört Suparna, o Maghavant, dir der Soma, du bist der Gewesene, der Werdende und der Seiende, o Sakra; du bist der Beschützer, die Zuflucht, dir gehört der Ozean (und) diese ganze Welt — gib du Anweisung!'

śūram suparnam arunāt kanistham annam pratīyābhi vade 'mam indra | varam dadāmi te saumya yam kam ca manasepsasi || 3 ||

Der Text befindet sich nicht in untadelhafter Gestalt; Schwierig
1 Solfägeln p. 61 A. 1.

keit machen zuerst die Wörter annam pratīyābhi vade 'mam indra, die nicht richtig überliefert sein können. Es ist wohl zu lesen abhi vade¹ 'yam indraḥ 'ich, Indra, begrüsse (dich)'; was aber in pratīya steckt lässt sich wohl kaum erraten. Formell lässt sich ja das Wort aus pratī-i herleiten², ich sehe aber nicht ein, wie man hier mit den bisher belegten Bedeutungen dieses Verbums durchkommen würde; vielmehr lässt sich möglicherweise an pracīya (:pra-cī- 'auf-, einsammeln') denken — doch ist das ja auch ganz unsicher. — In c ist wohl mit JOHANSSON³ saumya zu lesen (vgl. oben 28, 5).

'Diesen Helden, Suparna, den jüngeren Bruder des Aruna, begrüsse ich, Indra, den Soma aufgesammelt (?) habend; ich erlaube dir einen Wunsch, mein lieber Freund, was du immer in deinem Herzen verlangst'.

matsakhyād annam amṛtatvam vāci t(u)vam etad ubhayam vṛṇṣṇa | tārkṣyaputra tvam brūhi manasepsitam varam vṛṇṣṇa vainateya || 4 ||

Schwierigkeit bereitet vāci in a; es kann weder Lok. von vācnoch = avāci sein, da keines von beiden einen plausiblen Sinn
gibt. Wahrscheinlich liegt Korruptel vor; statt वाचि ist wohl am
ehesten einfach चापि zu lesen. — Der Unterzähligkeit in d kann
man leicht abhelfen, wenn man hinter varam ein tuvam einsetzt.

'Durch meine Freundschaft Soma und auch Unsterblichkeit — wähle du dir jene beiden! Sage, was du im Herzen verlangst, o Tärksyasohn! Wähle dir einen Wunsch, Vainateya!'

nāgān vrņe bhakṣam<sup>5</sup> aham śacīpate vaheyam yajñam pra viśeyam vedān | adhīyīran mā brāhmaṇāh svargakāmāh te cāpnuyus tridive samsadam nau || 5 ||

'Ich wähle mir die Schlangen als Speise, o Gatte der Sacī;

<sup>1</sup> vada im Pp. ist unrichtig.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Whitney Skt. Gr.<sup>3</sup> § 992 a.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Solfågeln p. 62 A. 2.

<sup>4</sup> vācā in BD ist wohl nicht von irgendwelcher Bedeutung.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So für bhaksyam F. pr. m. BD. (HERTEL 1. c. p. 319 A. 1).

<sup>18 — 20213.</sup> J. Charpentier.

möge ich das Opfer tragen, in die Veden eingehen.<sup>1</sup> Studieren mögen mich die Brahmanen, die den Himmel verlangen, mögen sie mit uns im dritten Himmel zusammen sein'.

nāgās te bhakṣaḥ santu vihangamendra vaha yajñam pra viśa śūra vedān |

adhyeşyante tvā brāhmaṇāḥ svargārthāḥ prāpsyanti ca tridive samsadam nau ||6||

In a liest man wohl besser vihagendra.

'Die Schlangen mögen deine Speise sein, o Vogelkönig, trage das Opfer, gehe in die Veden ein, o Held. Dich werden studieren die Brahmanen, die den Himmel verlangen, im dritten Himmel werden sie mit uns zusammen wohnen'.

ud +aśrayantu sarpū harṣamāṇāḥ suparṇaṃ dṛṣṭvū tridive patantam |

tün bhakşayitvü balavüñ chakunto varddhayan balam asyüdhy avarddhata ||7||

Mit HERTEL<sup>2</sup> muss man aśrayanta st. otu lesen; wenn HERTEL asyādhi ändern will, so beruht das auf Verkennen der Bedeutung von adhi-vardh-, das 'sich wohlbefinden in, vergnügt sein mit' bedeutet<sup>3</sup> und ebenso wie tuṣ- u. s. w.<sup>4</sup> sehr wohl mit Genitiv konstruiert sein kann.

'Erschrocken richteten sich die Schlangen auf, als sie den Suparna am dritten Himmel fliegen sahen; nachdem der gewaltige Vogel sie verzehrt hatte, vermehrte er seine Kraft und war damit wohl vergnügt'.

31. su sūparvany avasānam mahādrau krtvā nīdam salmalau tam mahāntam |

garutmantam garudam vainateyam patatrirājam avase johavīmi || I ||

Die Worte su sūparvany sind deutlich korrupt<sup>5</sup>; an suparņasūr

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Was HERTEL l. c. p. 340 aus diesen Wörtern macht ist viel zu übertrieben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> l. c. p. 319 A. 2.

Vgl. RV. IX, 75, 1 (kaum aber ibid. VI, 38, 3).

<sup>4</sup> Vgl. Speijer Skt. Syntax p. 91.

OLDENBERG RV. II, 370 bemerkt mit Recht, dass diese Stelle für das dunkle susumän in RV. X, 3, 1 (vgl. ibid. p. 200) nicht von Belang sein kann.

ist wohl nicht zu denken, dagegen könnte ich mir denken, dass man mit einiger Berechtigung suparnavaty avasānam mahādrau zu lesen hätte.<sup>1</sup>

'Den Garutmant, Garuda, den Sohn der Vinatā, den König der Vögel rufe ich um Gnade an, nachdem er sich auf dem von Adlern bewohnten Hochberge niedergelassen und im Salmalibaum jenes grosse Nest gebaut hat'.

sa me stutas chandasā traistubhena hotreva gharmah pra +jihāti vācam |

šubham suṣrmam ca sukham dhehi +vainateyo jahy enaḥ sapatnān || 2 |<sub>1</sub>

jihāti ist nichtig (vgl. zu 29, 2 oben), wohl mit HERTEL<sup>2</sup>
jahāti zu lesen. — Nach sukhan ist wohl ein ca einzuschieben und vainateyo ist in vainateya<sup>3</sup> zu verbessern.

'Von mir im Tristubhmetrum verehrt, lässt er seine Stimme hören wie das Feuer, wenn vom Hotar (verehrt). Gib Heil, Segen und Glück! O Vainateya, vernichte Sünde und Gegner!'

+yady apy astokam yadi võpy ahäsisam suparnam manasõ sraddadhõnah |

sa eva no mṛlatāṃ dirgham āyur dadātu naḥ <sup>+</sup>cakṣurbalena cirāya || 3 ||

a—b sind offenbar schwer verdorben und lassen sich kaum in genügender Weise verbessern. Von Varianten haben BD yadi vā tv ahāśiṣam, B. pr. m. yadi vāpi krptah kihāśisam, was nicht viel hilft. ahāśikham oder ahāśiṣam würde ich am ehesten als adāśiṣam (: dāś-) deuten, falls nicht dieses Verbum fast nur auf den Rigveda eingeschränkt wäre; möglich doch, dass eine archaisierende Sprache ein solches Wort aufgenommen haben könnte. suparnam wird möglicherweise zu tilgen sein; das nur in B. pr. m. erhaltene krptah könnte zur Not aus krcchrāt verdorben sein. Dann wäre es etwa: yady apy astokam yadi vāpi krcchrād adāśi-

<sup>1</sup> Vgl. AV. V, 4, 2: suparnasuvane girau.

<sup>2</sup> l. c. p. 337 A. I.

<sup>\*</sup> So HERTEL und JOHANSSON in der Übersetzung.

<sup>4</sup> krechra- und stoka- stehen in Pan. II, 3, 33 neben einander, was ja an sich nicht viel zu bedeuten hat.

sam manasā śraddadhānah, was ja eben nur lose Vermutung sein kann. Für caksurbalena ist mit HERTEL¹ caksurbalam zu lesen.

'Wenn ich (ihn) freigibig oder nur mit Mühe verehrt habe, im Herzen gläubig, so mag er sich über uns erbarmen und uns langes Leben und Sehkraft für lange Zeit spenden'.

Es folgt dann in fünf, offenbar später zugefügten Versen das Śravanaphala und endlich eine abschliessende Invokation, deren spätere Hälfte aus RV. VIII, 100 (89), 8 aufgenommen worden ist:

yah sauparnam adhiyita nityam parvani-parvani |
viro 'sya putro jäyeta medhävi brahmavarcasi || 4 ||
yah sauparnam adhiyita nityam parvani-parvani |
anantasvargam ärohed gacchen mama salokatām || 5 ||
ästikyād iha sauparnam yah siņoti pranāmavān |
äpadbhyah sarvābhyo mucyeta dvisadbhyas ca pramucyate || 6 ||
äkhyānam garbhini yedam siņuyāt pratiparva cet |
pumāmsam janayet putram balinam satrutāpanam || 7 ||
sauparnam cakṣur bhavati srotīnām anusūyatām |
svargāms ca lokān gaccheyur āvayoh kīrttanāt sadā || 8 ||
nama indrasuparnayor nama indrasuparnayoh |
manojavā ayamāna āyasīm atarat puram |
divam suparno gatvāya somam vajrina ābharat || 9 ||

'Wer immer an jedem Knotentag das Suparna-Lied studiert, ihm möge ein Heldensohn geboren werden, klug, mit Brahmanenglanz begabt.

Wer immer an jedem Knotentag das Suparnalied studiert, wird in den unendlichen Himmel aufsteigen und die gleiche Welt wie ich bewohnen.

Wer sich verneigend das Suparna-Lied aus dem Astīka hört, der soll von jedem Unglück erlöst werden, auch von seinen Feinden wird er befreit.

Falls eine Schwangere diese Geschichte an jedem Knotentag hört, wird sie ein männliches Kind gebären, ein kräftiges, seine Feinde bedrückendes.

Ein Adlerauge<sup>2</sup> kriegen die nicht unwilligen Zuhörer; nach den himmlischen Welten gelangen sie immer durch unsere Rezitation.

Verehrung dem Indra und Suparna! Verehrung dem Indra

<sup>1</sup> l. c. p. 319 A. 5.

<sup>2</sup> So nach 5, 5; unbegreiflich HERTEL l. c. p. 320.

und Suparna! Gedankenschnell hinfahrend durchbrach er die eiserne Burg, der Suparna, er ging zum Himmel und brachte dem Vajraträger den Soma'.

Der grösseren Übersichtlichkeit wegen gebe ich hier zuerst ein Verzeichnis der Verteilung der Strophen unseres Textes auf die auftretenden Personen, sowie ich diese Verhältnisse hier oben bei meiner Behandlung des Textes aufgesasst habe.

- I, I-4: Anrufung des Suparna. Mangala.
- » 5: Anukramanī.
- 2, 1-2: Anfang der Geschichte der Kadrū und Vinatā (Erzählungsstrophen).
  - 2, 3-4: Die Valakhilya's, Indra und Tarksya (Erz.-strophen).
  - » 5: Anrede der Vālakhilya's an Tārkṣya.
  - » 6: Tārkṣya und Vinatā (Erz.-strophe).
- 3, 1-5: Die Eier der Vinata. Geburt des Blitzes und des Aruna (Erz.-strophen).
  - 4, 1-5: Portenta bei der Geburt des Garuda (Erz.-strophen).
  - » 6: Spruch allgemeiner Natur.
  - 5, 1-2: Einleitungsstrophen mit Anrufung des Garuda.
  - » 3: Wette der Kadrū und der Vinatā (Erz.-strophe u. Prosa).
- 4: Beginn des Dialogs. Suparnī (korrupt u. an fehlerhaftem Platze stehend).
  - 5, 5: Kadrū.
  - 6, 1—2: Vinatā.
  - » 3: Kadrū.
  - » 4-5: Vinatā.
  - 7, 1-2: Kadrū.2
  - » 3: Vinatā (an Garuda).
  - » 4: Garuda.
  - » 5: Vinatā.
  - 8, 1: sarpāh (oder Kadrū?).
  - » 2: Garuda.
  - » 3-4: sarpāh.
  - » 5: Kadrū (an Vinatā).
  - 9, 1: » (an Aruna).
  - » 2: Aruna (oder Kadrū, an Garuda).

<sup>1</sup> Vgl. WZKM, XXV, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 7, 2 gehört möglicherweise den Schlangen (sarpāh).

```
9, 3-4: Kadrū (an Indra).
```

» 5: Garuda.

10, 1: Vinatā.

2—3: Garuda.

» 4: Vinatā.

11, 1: sarpāḥ (an Vinatā).

2: Vinatā (an Garuḍa).

» 3: Garuda.

4: Vinatā.

» 5: Garuda (an die Schlangen).

» 6: sarpāh.

12, 1: Garuḍa.

» 2: Vinatā.

3—5: Garuḍa.

13, 1-2: Vinatā.

» 3: Garuḍa.

» 4—5: Vinatā.

14, 1: Garuda.

» 2: Rauhina.

» 3: Garuda.

4-5: Rauhina.

4—5: Kauniņa.
 15, 1—2: Tārkṣya.

» 3: Garuda (an Tārkṣya).

» 4-5: Garuda (an Vinata).

16, 1-3: Vinatā.

4: Garuda.

5: Vinatā.

17, 1-2: Vinatā.

3: Garuda.

4(?)—5: Tārkṣya.¹

18, 1-3: Garuda und die Niṣāda's (Erz.-strophen).

» 4: Garuda.

5: Der Nisäda-Brahmane.

6: Erz.-strophe.2

19, 1: Garuda:

2: Tārkṣya.

» 3: Garuda.

4(-6): Tārkṣya.

20, 1: Indra.

Oder womöglich Vinatä (vgl. oben p. 244 f.).

Nach BD spricht aber der Niṣāda-Brahmane diesen Vers.

- 20, 2: Brhaspati.
- » 3: Indra.
- » 4: Brhaspati.
- 21, 1: Indra.
- » 2: Bṛhaspati.
- » 3: Vinatā.
- » 4: Aruna.
- 22, I: Vinatā.
  - » 2: Aruna.
- » 3: Vinatā.
- » 4: Indra.
- » 5: Brhaspati.
- 23, 1: Indra.
  - 2: Brhaspati.
- » 3—6: Indra. 24, 1: Brhaspati.
  - 2: Indra.
- » 3: Brhaspati.
- 25, 1: Indra.
- 25, 1. Illuia.
- » 2: Bṛhaspati.
- » 3: Indra.
- » 4: Brhaspati.
- 5: Indra.
- » 6: Brhaspati.
- 26, 1: Indra.
- » 2: Brhaspati.
- » 3: Indra.
- » 4—5: Brhaspati.
- 27, 1-2: Indra.
- » 3: Brhaspati.
  - Indra.
- » 5-6: Garuda.
- 28, 1: Die Feder des Garuda (Erz.-strophe).
  - 2: Indra.
- » 3: Garuda.
- » 4: Indra.
- » 5: Garuda.
- 29, 1-3: Garuda (an die Schlangen).
- » 5-6: Indra.
- 30, 1-2: Garuda.

- 30, 3-4: Indra.
- » 5: Garuda.
- » 6: Indra.
- » 7: Garuda und die Schlangen (Erz.-strophe).
- 31, 1-3: Anrufung des Garuda.
- » 4-9: Śravanaphala.

Eigentliche Erzählungsstrophen sind also in unserem Texte die folgenden: 2, 3–4. 6; 3, 1–5; 4, 1–5; 5, 3; 18, 1–3. 6¹ 28, 1 und 30, 7, d. h. 20 (oder ev. 19) Strophen. Von den übrigen sind 1, 1–5; 4, 6; 5, 1–2 und 31, 1–9 anderen Inhalts (Invokationen, Mangala, Śravanaphala u. s. w.), es gehen also noch 17 Strophen weg; übrig bleiben also 165–37 (ev. 36) = 128 (ev. 129) Strophen, die als wirkliche Dialogverse zu bezeichnen sind. Von diesen muss ferner 2, 5 (Anrede der Vālakhilya's an Tārkṣya) abgerechnet werden, da dieser Vers ganz ausserhalb der eigentlichen Geschichte steht; in seinem jetzigen Zustand zählt also der Suparnādhyāya 127 (ev. 128²) wirkliche Dialogverse.

Ich gehe weiter dazu über in Anschluss an das oben bei der Behandlung des Textes Gesagte, eine Unterscheidung der Verse, die ich als echt und alt, und jener, die ich als spätere Zusätze betrachte, zu versuchen. Nach dem, was schon mehrfach gesagt worden ist, versteht es sich ja ohne weiteres, dass es sich hier nur um einen teilweise ganz unsicheren Versuch handeln kann, da meistenteils völlig objektive Kriterien für die Athetierung der Verse fehlen.

Die folgenden Verse sind also m. E. ziemlich sicher als dem ursprünglichen Gedicht nicht gehörig zu tilgen:

- I, I-5: die Gründe sind schon von OLDENBERG<sup>3</sup> und HER-TEL<sup>4</sup> angegeben worden, denen ich mich hier anschliesse.
- 2, 3-6: von OLDENBERG athetiert, von HERTEL als echt betrachtet; die Geschichte der Välakhilya's gehört m. E. ursprünglich nicht mit der Suparnasage zusammen, worüber weiter unten. Zu beachten ist auch Dual (ubhāv rṣī) in 3, in den übrigen Versen aber Plural.
  - 3, I-4: sehr undeutlich (beachte āturā in V. 25, Fehlen des

<sup>1</sup> Nicht in BD.

<sup>2</sup> Wenn nämlich nach BD 18,6 mitgerechnet wird.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> ZDMG. XXXVII, 68.

<sup>4</sup> WZKM. XXIII, 324.

<sup>5</sup> Vgl, oben p. 211 f.

Fluches des Aruna); durch diese Śloka's können ältere Tristubhverse über die Geburt des Aruna verdrängt worden sein.

- 4, I—6: von der Geburt des Garuda ist bisher nicht mit einem einzigen Wort gesprochen worden; V. 6 ist offenbar ganz späten Ursprungs. Mit I—2 vgl. Khila zu RV. I, 191, vv. 3—4; da die Khila's nach den Untersuchungen von SCHEFTELOWITZ<sup>1</sup> im allgemeinen von beträchtlichem Alter sind, können diese Verse ganz gut aus ihnen umgedichtet sein.
- 5, I—2: stehen hier ausserhalb des Zusammenhanges und sind zudem metrisch nicht untadelig. Die eigentliche Geschichte beginnt erst mit 5, 3.
- 10, 3: die Gründe der Athetierung sind oben p. 228 f. entwickelt worden.
  - 15, 4: für den Zusammenhang ganz unnötig; vgl. MBh. I, 1406.
  - 16, 1: stört den Zusammenhang.
  - 17, 3: > >
  - 19, 5-6: aus Khila zu RV. V, 51 aufgenommen.
  - 27, 6 := MBh. I, 1514 c-d-1515 a-b.
  - 29, 3: vgl. oben p. 271.
- 31, 4—9: das Śravanaphala sowie der letzte, aus RV. VIII, 100 (89), 8 geholte Vers sind offenbar als späterer Zusatz zu betrachten.

Als ganz sicher dem alten Gedichte fremd und von späteren Redaktoren und Abschreibern eingeführt betrachte ich also im grossen und ganzen 35 Verse. Es bleiben noch 130 Verse übrig; von diesen scheinen mir aber noch eine Reihe mehr oder weniger zweifelhaft zu sein. Das sind etwa die folgenden:

- 7, 2: vgl. das oben p. 220 f. Gesagte.
- 10, 1: wohl Umdichtung einer älteren Tristubh.
- 11, 2: vgl. das oben p. 230 Gesagte.
- 11, 5: am ehesten unecht, vgl. MBh. I, 1318.
- 15, 1-2: wohl spätere Überarbeitung.
- 28, 3-5: » » »

Dies macht zusammen 15 Verse aus, die ich also als dem ursprünglichen alten Gedichte nicht gehörig betrachte, obwohl sie ohne Zweisel meistens ältere, in Tristubh abgesasste Textteile ersetzt haben, was sich auch aus dem Zusammenhang deutlich ergibt. Zu beachten ist, dass auf den späteren, mit 20, I ansangenden

Die Apokryphen des RV. p. 2 ff.

Teil unseres Textes ziemlich wenige Verse kommen, die aus guten Gründen athetiert werden können, nämlich 8 Verse, die sicher späterer Zusatz, und 3, die wahrscheinlich umgearbeitet sind, während auf die varga's I—19 nicht weniger als 27 unechte und 12 umgedichtete oder anderswie verdächtige Verse fallen.

Übrig bleiben also im Ganzen 115 Verse, die ich als unsweifelhaft echt und dem ursprünglichen Texte gehörig betrachte; zu
diesen gehört auch 5, 4, ein Vers, der offenbar verdorben und aus
seinem ursprünglichen Zusammenhang losgerückt worden ist. Diese
echten Verse verteilen sich nun dem Zusammenhang nach folgendermassen:

I.

- 1) 2, I-2+3, 5 sind losgerückte Fragmente der Vorgeschichte; Kadrū und Vinatā als Schwester, Frauen des Tārkṣya;
   Opfer des Dakṣa, wobei Kadrū ein Auge verliert — dann Geburt des Aruna.
- 5, 3. (4). 5; 6, 1-5; 7, 1: Wette der Kadrū und Vinatā;
   Vinatā verliert die Wette und wird demnach Sklavin der Kadrū.
- 3) 7, 3-5; 8, 1-2: Garuda (eben geboren) tritt weinend auf; er unternimmt es, die Schlangen nach der Sonne zu tragen.
- 4) 8, 3-5; 9, 1-42: die Schlangen werden von der Sonne verbrannt; Gespräch zwischen Kadrū und Aruna; Kadrū bittet Indra um Regen.
- 5) 9, 5; 10, 2. 4; 11, 1. 3-4. 6; 12, 1-5; durch den Soma wird Vinatā erlöst werden können; Garuda unternimmt es, für seine Mutter den Soma zu holen, will aber zuerst Nahrung zu sich nehmen.
- 6) 13, 1—5; 14, 1—5; 15, 3. 5: nach Anweisung der Vinatā packt Garuda einen Riesenelefanten und ein Ungeheuer und fliegt zum Rauhina um sie zu verzehren. Er zerbricht den Ast, wo die Välakhilya's sich befinden. Erste Begegnung mit Tärksya; Garuda wünscht noch mehr Essen.
- 7) 16, 2. 4-5; 17, 1-2. 4-5; 18, 1: Vinatā weist ihm die Niṣāda's an; er frisst sie, lässt aber einen Brahmanen los.
- 8) 19, 1—4: wiederum Begegnung mit Tārkṣya; Garuḍa fliegt gegen den Himmel.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben p. 216 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu diesem Abschnitte gehört möglicherweise auch 5, 4.

- 9) 20, 1-4; 21, 1-2: Gespräch zwischen Indra und Brhaspati über Garuda.
- 10) 21, 3-4; 22, 1-3: Gespräch zwischen Vinatā und Aruna; wie wird Garuda den Soma rauben können?
- II) 22, 4-5; 23, I-6; 24, I-3; 25, I-6; 26, I-5; 27, I-3: Gespräch zwischen Indra und Brhaspati über die verschiedenen Wesen, die dem Garuda im Himmel entgegengetreten sind. Indra's Keil.
  - 12) 27, 4-5; 28, 1-2: Gespräch zwischen Indra und Garuda.
  - 13) 29, 1-2: Garuda und die Schlangen.
  - 14) 29, 4-6; 30, 1-6: Gespräch zwischen Indra und Garuda.
- 15) 30, 7; 31, 1-3: Garuda und die Schlangen. Anrufung des Garuda.

Kräftig sei hier unterstrichen, dass die fünszehn Abteilungen, die ich hier des Zusammenhangs wegen ausgenommen habe, natürlich mit der Zahl der sūkta's gar nichts zu tun haben. Diese waren ja nach 1, 1 von Anfang an nur ihrer elf, wie sich aber die von mir als echt betrachteten Verse auf jene sūkta's verteilt haben, darüber getraue ich mir überhaupt keine Meinung zu hegen.

Wir wollen jetzt kurz den Gang der Erzählung im Suparnādhyāya verfolgen, um dann später diese Version der Sage mit den aus den beiden vorhergehenden Abschnitten bekannten vergleichen zu können.

Himmel und Erde waren Schwestern, der Himmel nahm die Gestalt eines Adlerweibchens an und hiess Vinatā,<sup>2</sup> die Erde war eine Schlange, namens Kadrū; bei einem grossen Opfer<sup>3</sup> wurde das eine Auge Kadrū's zerstört und die beiden flohen erschrocken zu Tārkṣya.<sup>4</sup> [Zwei Vālakhilya's tragen einen Baumzweig, bleiben aber im Schmutze stecken, wobei Indra sie auslacht; erzürnt gehen die Heiligen zu Tārkṣya und bieten ihm die Hälfte ihrer Askese an, falls er einen Sohn erzeugen will, der die Hochmut Indra's bezwingt. Tārkṣya legt bei Vinatā ein Ei nieder. Vinatā erzeugt

Vgl. oben p. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch Saunakī, Sungā und einfach Suparnī genannt.

<sup>3</sup> Offenbar das Opfer des Daksa, vgl. oben p. 210.

<sup>4</sup> Was in den von mir als unecht betrachteten Teilen des Textes steht, wird im folgenden in Klammern gesetzt.

später drei Eier; sie zerbricht das erste, und der Blitz steigt zum Himmel]. Aus dem zweiten Ei entsteht Aruna, der seiner Mutter flucht, weil er unfertig geboren worden ist<sup>1</sup>; er wird Wagenlenker der Sonne. [Portenta bei Garuda's Geburt].

Kadrū und Vinatā wetten unter einander mit Einsatz ihrer eigenen Personen. Sie sehen am anderen Ufer ein weisses Pferd², und Kadrū meint, es habe einen (schwarzen) Schweif, während Vinatā überhaupt die Existenz des Schweifes verneint. Sie entscheiden sich dafür hinzugehen, um über das richtige Verhältnis ins Reine zu kommen; dabei zeigt es sich, dass der Schweif wirklich an einem Baumstamm hängt, und dass also Vinatā die Wette verloren hat. Sie soll jetzt Kadrū und die Schlangen nach der Insel Ramanīyaka mitten im Meere tragen.

Nun tritt Garuda zuerst - offenbar eben aus dem Ei gekommen - und zwar weinend auf. Aus 8, 2 ist wohl zu schliessen, dass er hier wie im MBh, seinen Bruder Aruna auf dem Rücken trägt. Er übernimmt die Aufgabe, die Schlangen zur Sonne zu tragen, fliegt aber zu hoch, so dass sie ihre Leiber verbrennen, und kehrt dann wieder mit ihnen zur Erde zurück. Kadrū beklagt sich bitter über seine Grausigkeit und bittet zu Indra um einen wahrhaften Sintflutregen, damit sich ihre Kinder kühlen mögen. Inzwischen erfährt Garuda von Vinatā die Ursache ihrer Sklaverei und will ihr dazu verhelfen, aus derselben befreit zu werden. Durch Ausfragen der Schlangen erfährt Vinata, dass sie sich durch Herbeiholen des im dritten Himmel verwahrten Soma loskausen kann; Garuda verspricht ihr, den Soma zu holen, falls sie die Schuld eines Brahmanenmordes nicht auf sich trage. Vinatā antwortet: keinen Brahmanen habe ich getötet, o Garutmant, denn es geschah ja keine zweite Störung des Opfers'. Garuda soll also gehen, Vinatā fürchtet sich vor der Stärke der Götter und der übrigen Somawächter. Garuda erklärt ihr aber, dass er die opfertragenden Metra sei, verlangt jedoch zuerst Nahrung, ehe er seine lange Fahrt vornehmen kann. Vinatā weist ihm einen Riesenelefanten und ein Ungeheuer an, die sich in einem Teiche auf einem Hochberge befinden; er wendet aber ein, dass er als Vogel nur auf einem Baume seine Speise verzehren kann, und erhält dann die Anweisung, den Rauhina-Baum, den 'Freund seines Vaters' (13, 5), wo sich die Valakhilya- und Vaikhanasa-Heiligen befinden, aufzu-

Dass dies der alten Geschichte gehörte, bezweifie ich nicht, da ja Aruna im Suparnadhyaya mehrmals auftritt.

<sup>2</sup> Offenbar Uccaihśravas, darüber im nāchsten Abschnitt.

suchen. Garuda packt die beiden Riesentiere und fliegt nach dem Rauhina, von dem er ermahnt wird, sich auf dem Aste, wo sich die Heiligen befinden, niederzulassen; der Ast bricht aber unter der Last, und Garuda nimmt auch ihn in seine Krallen. Er hat danach eine kurze Begegnung mit seinem Vater Tärksya, geht dann wieder zu Vinatä zurück und erklärt, dass er noch nicht satt sei.

Vinatā rät ihm jetzt, die Niṣāda's zu fressen; einen Brahmanen soll er aber verschonen. Garuda fragt nach dessen Kennzeichen und erhält sie zu wissen; wahrscheinlich spricht ihm Vinatā in 17, 4—5 ihre Wünsche nach. Garuda frisst die Niṣāda's haufenweise, verbrennt aber beim Herunterschlucken eines Brahmanen seine Kehle, und lässt dann diesen samt seiner Familie wieder los. Dann begegnet er zum zweiten Mal seinem Vater, spricht mit ihm über die Mutter und erhält sein Segen. Damit ist die erste Abteilung unseres Gedichtes zu Ende, die die Einleitung und Vorbereitung zur Hauptepisode, die den Somaraub behandelt, bildet.

Die zweite Teil fängt mit einem Gespräch zwischen Indra und Brhaspati an<sup>1</sup>, worin jener danach fragt, ob irgend ein Wesen den Soma rauben könne; Brhaspati antwortet, dass Garuda dies vollbringen werde. Zugleich preist er aber Indra als den Herrn des Weltalls. Dann treten Vinatā und Aruna in einer Zwischenepisode (21, 3—22, 3) auf, worin Vinatā seinen älteren Sohn ermahnt, dem Garuda Hülfe zu leisten; jener stellt sich abneigend, bezeugt aber zugleich, dass Garuda unwiderstehlich sei, worauf Vinatā einen Segensspruch aussagt.

Es folgt wieder ein langes Gespräch zwischen Indra und Brhaspati. Indra hört Getöse und Bogengeklirr, wo sich der Soma befindet, und will dahineilen, Brhaspati erklärt ihm, dass Garuda schon die Somawächter niedergehauen und den Soma geraubt habe. Durch Fragen des Indra und Antworten des Brhaspati erfahren wir nun, dass Garuda den fusslosen Bogenschützen Bhauvana verscheucht hat; dass die Schlangendämonen Arbuda, Nahusa, Ulüka u. s. w. (sowie die Gandharven Kakubbhanda u. a.) beim Annahen des Riesenvogels sich erschrocken verbargen; dass Garuda die beiden unaufhörlich beweglichen Blitzwaffen Abhayā und Bhayā auseinander gerissen (?) hat; dass er die mūyā des Indra entfernt

Als Veranlassung dieses Gespraches darf man wohl die in MBh. I, 1415 ff. geschilderten Prodigia voraussetzen.

hat und ebenso sein Rad<sup>1</sup>, und dass er verschiedene andere Hindernisse siegreich überwunden hat (25, 5—6). Die Aditya's, Rudra's, Vasu's, Sādhya's und Marut's sind nach verschiedenen Himmelsgegenden entflohen, und das Feuer, das den Soma rings umgibt, hat Garuda durch Strömen von Ghee gesättigt und ist dann dadurch geflogen.

Da nun nichts anderes zu helfen scheint, will Indra auf Garuda seinen Keil schleudern; jener prallt aber von dem Vogel zurück, ohne ihm Schaden zuzusügen. Auf die Frage des Indra antwortet Brhaspati, dass Garuda aus allen Metren und Veda's bestehe, und dass deswegen der Keil von ihm zurückgewichen sei. Indra ermahnt nun den Garuda, dem Keile Ehre zu erweisen, und jener lässt dann von seinem Schenkel eine Feder fallen, indem er zufügt, dass er mit Milde, nicht mit Gewalt vorgehen wolle. Aus der durch den Keil in drei Teile zerschnittenen Feder entstehen Pfauen 2, zweigesichtige Schlangen und Ichneumone. Indra fragt nun Garuda nach seiner Stärke und bietet ihm seine Freundschaft an: Garuda kann das Weltall tragen. Indra ermahnt ihn, nicht den Soma den Schlangen preisgeben zu wollen; Garuda beruhigt ihn, er will ihn nur den Schlangen zeigen. Dann ruft Garuda den Schlangen zu, dass der Soma da sei, dass er und seine Mutter befreit seien, und bringt dann den Soma nach dem Himmel zurück, wo er ihn dem Indra darbietet. Jener rühmt sich seiner Macht und fragt, wie Garuda den Soma habe rauben können. Garuda erklärt, dass er seine Mutter aus der Sklaverei habe befreien müssen und huldigt dem Indra als Herren des Weltalls. Jener gewährt ihm einen Wunsch, und Garuda erwählt sich die Schlangen als Nahrung, will das Opfer tragen, in die Veda's eingehen und von den frommen Brahmanen studiert werden.3 Indra sichert ihm die Erfüllung aller Wünsche zu. Die Schlangen erheben sich erschrocken, als sie das Annahen des Garuda erfahren; er verzehrt sie und vermehrt dadurch in noch höherem Maasse seine Kraft.

Das ganze schliesst mit einer Invokation an Garuda ab. [Śravanaphala].

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zu vergleichen ist offenbar das rotierende Messerrad in MBh. I, 1496 ff.
<sup>2</sup> Diese sind ja wie die Ichneumone als erbitterte Feinde der Schlangen

Wir müssen dabei im Gedächtnis behalten, dass Garuda nach der theologischen Spekulation mit den Metren — speziell der Gäyatrī — identisch ist.

Ich habe oben im Kap. II¹ die Form der Suparnasage, die in RV. IV, 26—27 vorliegt, wiederherzustellen gesucht. Dabei bin ich zu dem Resultate gekommen, dass es sich in jenen Hymnen gar nicht um einen Somaraub zu Gunsten Indra's — wie er anderswo im RV.² geschildert wird — handelt, sondern vielmehr genau wie im Suparnādhyāya darum, dass der Adler den Soma aus dem Besitz des Indra raubt, um ihn zur Erde zu bringen. Das śyenasūktam in IV, 26—27 bildet also m. E. die älteste Version der Sage, die in Sup. 20, I ff. ausführlich geschildert wird, während zu Sup. I—19 sich bekanntlich innerhalb des RV. keine Entsprechung findet³. Es mögen hier kurz die Punkte hervorgehoben werden, in denen RV. und Sup. übereinstimmen, sowie auch diejenigen, wo sie von einander abweichen:

- I) Der Soma befindet sich in Indra's hohem Himmel (RV. IV, 27, 4 und Sup. passim), wo er durch verschiedene Wesen bewacht wird, unter denen RV. IV, 27, 3 besonders den Bogenschützen Krsanu namhaft macht, während im Sup. unter allen anderen Somawächtern der Bogenschütze Bhauvana die erste Stelle einnimmt.
- 2) Dieser Bhauvana ist fusslos in Sup. 22, 1; 23, 1; nach Sāyana's Erklärung zu RV. IV, 27, 3 scheint dies auch mit Kršānu der Fall zu sein.
- 3) Im Sup. verscheucht Garuda die Somawächter; nach Sayana zu IV, 26, 5 war dies auch in der Sage des RV. der Fall.
- 4) In Sup. 27, 5 ff. lässt Garuda freiwillig eine Feder zur Erde fallen; in RV. IV, 27, 4 schiesst nach der gewöhnlichen Erklärung Krsanu dem Adler eine Feder ab.
- 5) Schliesslich liegt ja die bedeutendste allgemeine Übereinstimmung darin, dass es dem Adler im RV., dem Garuda im Sup. gelingt, trotz aller Hindernisse des Soma habhaft zu werden; wie Garuda alle Feinde überwindet oder ihnen entgeht, so heisst es im RV. IV, 26, 7; 27, 2, dass der Adler seine Nachsteller hinter sich liess (ajahād árātīh). Dadurch wird auch die Überlegenheit des Adlers, resp. des Garuda, über Indra deutlich hervorgehoben, die er in RV. IV, 26, 1—3 selbst in überschwänglichen Worten darstellt, und die auch von Indra willig eingeräumt wird. Dass

<sup>1</sup> Vgl. p. 125 ff. und besonders p. 149 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. B. in IV, 18 (worüber weiter an anderer Stelle) und in VIII, 100 (89), vgl. WZKM XXV, 290 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Auf Sāyana's Erklārung zu IX, 77, 2 (oben p. 151 A. 3) ist nicht viel zu geben.

im Sup. dieselbe Auffassung herrscht braucht nicht besonders hervorgehoben zu werden.

Dem gegenüber soll aber ein hervortretender Unterschied zwischen RV. und Sup. unterstrichen werden. Im RV., welcher Text die Vorgeschichte von Vinatä, Kadrū und den Schlangen noch nicht kennt<sup>1</sup>, raubt der Adler den Soma, um ihn den Menschen zu bringen, damit sie des Unsterblichkeitstrankes teilhaft werden und ein rechtes, den Göttern behagliches Opfer (IV, 26, 4) darbringen können. Im Sup. dagegen raubt Garuda den Soma auf Geheiss der Schlangen, um seine gefangene Mutter aus der Sklaverei zu erlösen, gibt ihn aber den Schlangen nicht preis, sondern führt ihn von ihnen unberührt wieder dem Indra zurück. Dass der Adler im RV. den Soma zurückbringt, wird nicht ausgesagt, scheint mir aber die Voraussetzung des freundlichen Verhältnisses zwischen ihm und Indra zu sein.

Als ältesten literarisch fixierten Teil der Suparnasage können wir also die Geschichte vom Somaraube, die in wesentlich übereinstimmenden Versionen in RV. IV, 26-27 und in Sup. 20, I ff. vorliegt, betrachten. Demnach gehen wir zur Vergleichung des Suparnādhyāya mit den verschiedenen Yajurveda-Texten über.

Der grosse Abstand zwischen der rig- und der yajurvedischen Tradition macht sich in der Verschiedenheit bemerkbar, die sich in den Versionen unserer Sage bekundigt. Schon in den Texten des schwarzen Yajurveda<sup>2</sup>, wo doch diese Sage ziemlich kurz und fragmentarisch überliefert ist, finden wir die Sage vom Somaraube aufs engste mit der Geschichte von Kadrū und Vinatā verknüpft. Hier schon wird Kadrū mit der Erde, Suparnī mit dem Himmel gleichgestellt; die Wette mit den eigenen Personen wird erwähnt, sonderbarerweise aber in keinem schwarzen Texte — auch nicht im Kāthaka — der Gegenstand der Wette erwähnt, der aber doch wohl als bekannt vorausgesetzt wird; dass Suparnī bei der Kadrū in Sklavarei geriet, wird zwar nicht deutlich ausgesagt, muss jedoch als bekannt betrachtet werden, da unmittelbar danach von ihrem Loskaufen gesprochen wird; Kadrū gibt ihr den Rat, den Soma, der sich im dritten Himmel befindet, zu holen, um sich damit los-

Damit wird natürlich nicht behauptet, dass zur Zeit des Dichters von IV, 26-27 die Sage von Kadra und Vinata nicht bekannt war; diese Sage ist wahrscheinlich uralt. Es wird nur gesagt, dass man sie zu jener Zeit noch nicht mit der Geschichte vom Somaraub in Verbindung gesetzt hatte, oder vielleicht eher, dass sie der Tradition der bahvreah nicht geläufig war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es scheint sich hier wie auch anderswo die Priorität des schwarzen Yajurveda (vgl. z. B. WINTERNITZ Gesch. d. ind. Lit. I, 149) zu bekundigen.

zukaufen. Demnach bringt die Suparnī ihre Kinder, die Metra, hervor und sendet sie der Reihe nach nach dem Himmel — nur der Gäyatrī gelingt es aber, sich des erwünschten Soma zu bemächtigen.

Das sind alles Sachen, die in dem Suparnādhyāya vorkommen, die also das epische Gedicht mit der ältesten Yajurvedatradition gemeinsam hat. Sogar eine wörtliche Übereinstimmung findet sich ja, da Sup. 5, 3 Zitat aus TS. VI, 1, 6, 1 ist.

Viel wichtiger für uns als der schwarze ist aber hier der weisse Yajurveda, d. h. das Śatapathabrāhmana. Es kann nämlich nicht dem geringsten Zweifel unterliegen, dass der einzige uns erhaltene ältere Text, den wir als direkte Quelle unseres Suparnadhyaya bezeichnen können, sich in dem sogenannten 'Brahmana über die Dhisnya's' (SBr. III, 6, 2, 2 ff.) findet. Hier finden wir zuerst die ganze Geschichte von der Wette genau so angeführt, wie sie sich später im Suparnādhyāya vorfindet: es handelt sich hier eben darum, welche von beiden, Kadrū oder Vinata, am weitesten zu schauen vermag1; Kadrū ermuntert ihre Gegnerin mit den Worten: 'blicke dorthin!'2, und Suparnī sieht am anderen Ufer des Meeres ein weisses Pferd (offenbar Uccaihśravas); Kadrū sieht aber auch den Schweif, der vom Pfahl herabhängt3, und damit ist der Streit schon fertig, obwohl im SBr. die Antwort der Suparnī, die in Sup. 6, I-2 erhalten ist, nicht dasteht. Zu Sup. 6, 4-5 stimmt weiter SBr. III, 6, 2, 6, wo Suparnī der Kadrū den Vorschlag macht, dass sie beide hinfliegen mögen, um sich über das richtige Verhältnis zu erkundigen. Dann kommt aber eine leise Abweichung: während nach Sup. 6, 5-7, I wirklich beide hinfahren, überlässt es im SBr. die Kadrū ihrer Gegnerin, sich allein über die Wahrheit zu erkundigen; Suparnī fliegt hin und bringt die Nachricht zurück dass es sich so verhält, wie Kadrū gesagt hat. Damit schliesst nun dem SBr. gemäss die eigentliche Geschichte von Kadrū und Suparnī, das vyākhyānam sauparnīkādravam, ab, die offenbar hier die Rolle einer Einleitung zur Sage vom Somaraube spielt.

Nun folgt im SBr. eine Lücke, die im Sup. durch die Erzählung über das erste Auftreten des Garuda und seinen Versuch, die Schlangen durch die Flucht gegen die Sonne zu verbrennen, erfüllt

Vgl. HERTEL WZKM. XXIV, 120 (Berichtigung von XXIII, 330).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Anschluss an dieses pareksasva ist es sogar Oldenberg gelungen, Sup. 5, 5 a evident richtig zu verbessern.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Darin steckt wohl doch eine Andeutung, dass die Hinterlist der Kadru auch dem SBr. nicht fremd ist.

<sup>19 - 20218.</sup> J. Charpentier.

wird; es liegt offenbar hier wiederum Benutzung anderen, nicht mehr vorhandenen Materials vor. Auf SBr. III, 6, 2, 8, wo Kadrū der Suparnī dazu rät, den Soma vom Himmel zu holen, um sich damit loszukaufen, antwortet erst Sup. 11, 1 ff. Dann ist im SBr. die eigentliche Geschichte vom Somaraub äusserst fragmentarisch, und wir können nur konstatieren, dass für Sup. 24 die Stelle III, 6, 2, 9 ff. das Vorbild abgegeben hat, während im SBr. eigentlich alles sonstige fehlt. Für die Darstellung des Somaraubs sowie für die Episoden, die in den varga's 13—19 geschildert werden, hat sich offenbar der Suparnādhyāya ganz anderer Quellen bedient, die uns leider nicht mehr zugänglich sind; ob sie überhaupt jemals literarisch fixiert gewesen sind scheint unsicher — jedenfalls können wir darüber keine Gewissheit erlangen.

Wenn sich also zwischen SBr. und Sup. Abweichungen von grosser Tragweite vorfinden, so dürsen wir doch deswegen nicht vergessen, dass die älteste uns erreichbare Form der Sage von der Wette zwischen Kadrū und Vinatā, sowie sie im Suparņādhyāya geschildert wird, uns gerade in SBr. III, 6, 2, 2—7 vorliegt.

Die Suparnageschichte des Mahābhārata ist, wie ich schon mehrfach bemerkt habe, für das Verständnis des Suparnādhyāya von äusserster Wichtigkeit, da das Epos offenbar unseren Text als Hauptquelle benutzt haben muss und deswegen öfters den einzigen Schlüssel zur Lösung der Schwierigkeiten bietet. Dass aber das Mahābhārata auch andere Quellen benutzt haben muss, ist offenbar, da sich trotz der allgemeinen Übereinstimmung bei dem Gang der Handlung doch hie und da mehr oder weniger bedeutende Abweichungen vorfinden.

Wenn wir von den Geschichten von der Quirlurg des Ozeans in MBh. I, 17—19, von Sürya und Rāhu in I, 24 und von Viśvāvasu und Supratīka in I, 29, die ursprünglich mit der Suparnasage gar nichts zu tun haben und deswegen als spätere Zusätze zu betrachten sind, absehen, so sind die Punkte, an denen die beiden Texte von einander mehr oder weniger abweichen, etwa die folgenden:

- I. Das Mahābhārata erzählt folgendes, das im Suparnādhyāya fehlt oder von diesem Texte abweicht:
  - 1) Kadrū und Vinatā sind Töchter des Prajāpati (Dakṣa).
- Kadrū gebar 1000 Eier, aus denen nach 500 Jahren die Schlangen hervorkrochen.
- 3) Der Inhalt des Fluches des Aruna wird ausdrücklich angegeben.

- 4) Kadru's List: sie befiehlt den Schlangen, dass sie sich an Uccaihsravas hängen sollen, um ihm einen schwarzen Schweif zu verschaffen. Den ungehörsamen Schlangen flucht sie, dass sie bei Janamejaya's Opfer zu Grunde gehen sollen.
- [5) Die beiden Beschreibungen des Ozeans, die nur hier vorkommen, sind wohl als spätere Ausschmückungen zu betrachten.]
- Die Schlangen oder besser die Schlange Karkoţaka¹ bilden dem Uccaihśravas einen schwarzen Schweif.
- 7) Im MBh. geht die Geschichte von dem Verzehren der Nisäda's durch Garuda der Geschichte von dem Riesenelefanten und der grossen Schildkröte voraus.
- 8) Kaśyapa nicht Vinatā rät dem Garuḍa, die beiden Ungeheuer zu verzehren.
- 9) Nur hier wird ausdrücklich gesagt, dass die V\u00e4lakhilya's am Aste des Rauhina sich kasteiend h\u00e4ngen. Garuda wirft den Ast auf dem Himavant nieder, wo die V\u00e4lakhilya's heruntersteigen.
- 10) Die Geschichte von Indra und den V\u00e4lakhilya's wird erst an dieser Stelle erw\u00e4hnt, w\u00e4hrend sie im Sup. ganz am Anfang eingesetzt wird.\u00e2
- 11) Die Erzählung von dem Streit Garuda's mit den Somawächtern und seinem Vordringen zum Soma weicht in mehreren Einzelheiten vom Sup. ab.
- 12) Garuda trinkt nicht vom Soma<sup>3</sup>, erlangt jedoch trotzdem durch Visnu's Gnade Unsterblichkeit. Dass Garuda Visnu's Reittier wird, erzählt nur das MBh.
- 13) Garuda ermahnt die Schlangen, vor dem Geniessen des Soma ein Reinigungsbad zu nehmen; dabei nimmt ihnen Indra selbst den Soma weg. Die Schlangen belecken die Kuśagräser und werden dadurch doppelzungig.
- II. Im Suparnādhyāya<sup>4</sup> findet sich etwa folgendes, das im Mahābhārata zu fehlen scheint oder jedenfalls in anderer Weise dargestellt wird:
- Kadrū und Vinatā sind Erde und Himmel in Schlangenund Adlergestalt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben p. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dort wohl - wie vielleicht überhaupt - späterer Zusatz.

<sup>3</sup> Vgl. Sup. 27, 3.

<sup>4</sup> Ich berücksichtige hier hauptsächlich nur jene Teile des Textes, die ich als unzweifelhaft alt und echt ansehe.

- 2) Kadrū und Vinatā begehen bei einem Opfer¹ einen Fehler und werden von den Opfern ausgeschlossen, Kadrū verliert ein Auge, erschrocken fliehen sie zu Tärkṣya.
- In 6, 5 will Vinatā den Mātariśvan aussenden, um die wahre Farbe des Rosses zu erkundigen.
- 4) In 7, 3 f. tritt Garuda weinend auf und beklagt sich, dass er keinen Lehrer gehabt hat.
- 5) In 11, 3-4 versichert Vinatā auf Anfrage des Garuḍa, dass sie keinen Brahmanen getötet habe.
- 6) In 12, 3—4 u. a. wird Garuda als aus den Metris und den Veda's bestehend dargestellt, ein aus dem Brāhmana entlehnter Zug, der im MBh. fehlt.
- In 13, 4 werden auch die Vaikhanasa's als Bewohner des Rauhinabaumes dargestellt.
- 8) Nach 14, I scheint das Seeungeheuer am ehesten ein sogenannter jalahastin zu sein.<sup>2</sup>
- Zu der in 21, 3—22, 3 dargestellten Unterredung zwischen Vinatä und Aruna fehlt im MBh. ein Gegenstück.
- 10) In 23, 3 ff. werden nicht weniger als 23 Somawächter mit Namen aufgezählt<sup>3</sup>, während im MBh. I, 1488 f. nur neun vorkommen, von denen fünf mit solchen des Sup. identisch zu sein scheinen.<sup>4</sup>
- II) In 24, 2-3 werden zwei blitzähnliche Waffen beschrieben, die den kust des SBr. entsprechen, im MBh. aber fehlen.<sup>5</sup>
- 12) Zwischen 26, 1—2 und MBh. I, 1486 f. finden sich in Bezug auf die Gegenden, wohin sich die Götter begeben, bedeutende Verschiedenheiten.
- 13) In 26, 4—5 sättigt Garuda das den Soma umgebende Feuer mit Ghee, in MBh. I, 1492 ff. löscht er es mit Wasser.
- 14) In 28, I verwandelt sich die von Garuda losgelassene Feder in Pfauen, zweigesichtige Schlangen und Ichneumone — ein Zug des Brähmana, der in MBh. fehlt.
- 15) In 29, I ff. bringt Garuda selbst dem Indra den Soma zurück.
  - 16) In 30, 5 f. erhält Garuda auf seine Bitte von Indra die

Wohl das bekannte Opfer ihres Vaters Dakşa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben p. 236 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. oben p 257 ff.

Dazu möglicherweise noch Praruja = Praliśa in Sup. 23, 3.

<sup>5</sup> Dort wohl durch das rotierende Messerrad in I, 1496 ff. ersetzt.

Schlangen sich als Nahrung zugesichert, was jedenfalls an der entsprechenden Stelle des MBh. nicht vorzukommen scheint.<sup>1</sup>

Zu beachten scheint mir zuerst, dass die aus dem Brähmana geholten Gleichsetzungen Kadrū = Erde, Vinatā = Himmel, Garuda = Metra (und Veden) sowie die alberne Auseinandersetzung über die Feder Garuda's im MBh. völlig fehlen. Während also der Suparnādhyāya sich noch als pseudovedischer Text bewährt und hie und da jene theologischen Verballhornungen, womit die Brāhmanaverfasser alte Volkssagen 'verbessert' haben, auftischt, erzählt das MBh. die Sagen von Kadrū und Vinatā und von dem Somaraube in einer echteren, von derartigen Spekulationen fast überall unberührten Form. Natürlich finden sich auch hier Ungereimtheiten, die sich aber meistens als spätere Zusätze ziemlich leicht erkennbar machen. Durch den Einschub ursprünglich nicht hierher gehöriger Episoden<sup>2</sup> wird der Gang der Geschichte nicht wesentlich beeinträchtigt.

Was nun das gegenseitige Verhältnis beider Texte betrifft, so kann ja stillschweigend von der Voraussetzung ausgegangen werden, dass der Suparnadhyaya bedeutend älter ist als das Sauparnam des Mahābhārata.3 Dass der Suparnādhyāya für die epische Darstellung die Hauptquelle gewesen ist, sieht wohl jedermann ein, der sich der Mühe unterzieht, die beiden Texte mit einander genau zu vergleichen. Die Abweichungen des MBh. von dem Sup., die z. T. nicht unbedeutend sind, stellen es aber unzweiselhaft sest, dass das Epos auch andere Quellen benutzt hat, obwohl wir leider nicht wissen, welche und wie beschaffen jene waren. Wir mögen nur möglicherweise daran erinnern, dass Kauś. Br. XVIII, 4 von einem 'suparnādhyāya' in 103 Anustubhversen spricht4, und dass es also ziemlich sicher neben dem uns vorliegenden Suparnādhyāya andere derartige Texte gegeben hat, die vielleicht durch diesen verdrängt worden sind oder womöglich noch irgendwo in Handschriften vorhanden sein können.<sup>5</sup> Als

Doch wird ja Garuda an mehreren Stellen als pannagabhojana u. s. w. bezeichnet (vgl. auch z. B. MBh. V, 3643 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Amrtamanthana, Sonne und Rāhu, Viśvāvasu und Supratīka und womöglich auch Vālakhilyas und Indra.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Die entgegengesetzte Ansicht, die Grube p. XIV ausgesprochen hat, braucht ja hier nicht wiederlegt zu werden.

<sup>4</sup> Vgl. GRUBE p. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nach Grube I. c.: 'enumerantur... in commentario Sankhayana-Śrautasatri.... initia versuum centum trium Vedicorum, qui prorsus discrepant a

beachtenswert scheint mir besonders eine solche Abweichung wie diejenige, die in der veränderten Anordnung der Episoden von den Nisäda's und von den beiden Riesentieren zu Tage tritt; es lag nämlich m. E. für den epischen Dichter kein ausreichender Grund vor, an der im Suparnädhyāya befolgten Ordnung zu ändern, und er hätte es wohl auch kaum getan, wenn ihm nicht auch eine andere Quelle bekannt gewesen wäre, wo die Nisädaepisode vor der anderen gestellt worden war. Ebenso scheint die eigentliche Sage vom Somaraube, wo sich zahlreiche, z. T. nicht unbedeutende Abweichungen vom Suparnädhyäya bemerkbar machen, auch die Benutzung anderer Quellen zu erweisen.

Andrerseits scheint es mir aber auch kaum möglich zu verneinen, dass der Suparnādhyāya in seinem jetsigen Zustande von der Darstellung des Mahābhārata beeinflusst worden ist. Zu beachten ist, dass die folgenden Verse des Suparnādhyāya mit solchen des MBh. völlig oder sehr nahe übereinstimmen:

7, 2 mit I, 1282.

11, 5 » » 1318.

15,4 » » 1406.

27, 6 » » 1514-1515.

Und das sind alles Verse, die für den Zusammenhang im Sup. irrelevant oder sogar störend sind; der Schluss liegt nahe, dass sie durch Entlehnung oder Umarbeitung der entsprechenden Verse des MBh, in unseren Text hineingeraten sind. Ferner gibt es in unserem Texte einzelne Züge - wie z. B. die Geschichte von Indra und den Vālakhilya's in 2, 3 ff. - die offenbar später eingeführt worden sind und für den Zusammenhang ohne Bedeutung sind oder ihn sogar stören, die aber im MBh. besser passend sind; auch hier liegt der Verdacht einer Entlehung von seiten des Redaktors unseres Textes - oder sogar eines Abschreibers - ziemlich nahe auf der Hand. Man beachte nur die eben erwähnte Geschichte der Valakhilya's: diese kommt im MBh, erst in I, 1436 ff. vor und dort zwar auch als eingeschobene Episode; sie wird aber dort insofern berechtigt sein, weil sie die Ursache der Demütigung Indra's durch Garuda angeben soll. Im Suparnādhyāya aber wird die ganze Geschichte in vier, z. T. nicht besonders wohl abgefassten Versen abgefertigt; diese Verse stehen gleich am Anfang des Textes, sind in Śloka abgefasst und werden zudem in dem

versibus Suparnādhyāyi'. In welchem Verhāltnisse sie zu dem MBh stehen, hat GRUBE leider nicht erwähnt. Vgl. auch Scheffelowitz Die Apokryphen des RV. p. 62.

ganzen folgenden Gedichte absolut nicht berücksichtigt, obwohl die Välakhilya's noch an einer zweiten Stelle (13, 4) erwähnt werden; ja, nach 20, 4 zu urteilen scheint es mir sogar bedenklich, die Geschichte überhaupt mit Garuda's Geburt verknüpfen zu wollen. Hier haben wir es offenbar mit einem späteren Einschiebsel zu tun, und es liegt dann nahe, an das Mahābhārata als Quelle zu denken.

Ich glaube also folgendes über das gegenseitige Verhältnis des Suparnādhyāya und des Sauparnam des Mahābhārata feststellen zu können:

- Die alten, echten Teile des Suparnädhyäya bilden für das Sauparnam des Mahübhärata die Hauptquelle, die stets in erster Hand benutzt worden ist.
- Daneben hat aber das Mahābhārata andere, uns nicht vorliegende Quellen benutzt, die mit der Hauptquelle zusammengearbeitet worden sind.
- 3. Der uns vorliegende Text des Suparnādhyāya ist an einzelnen Punkten durch das Mahābhārata beeinflusst worden.

Es erübrigt noch, ein paar Worte über das Fragment der Suparnasage, das in Ram. III, 35, 27 ff. vorliegt und oben1 angeführt worden ist, zu sagen; obwohl dem Umfang nach unbedeutend, gibt es einen vielleicht nicht ganz unwichtigen Beitrag zur Rekonstruktion der alten Sage. Ich rekapituliere in einigen Worten den Inhalt des Stücks: [Rāvana kommt zur Gestade des Ozeans und erblickt dort] den Baum Subhadra, einen Riesenbaum, von Heiligen umgeben (oder: erfüllt). Dahin kam Garuda geflogen, Riesenelefanten und Schildkröte in seinen Krallen tragend, und zerbrach einen Ast des Baumes. Dort hielten sich auf die Vaikhanasa's, Vālakhilya's, Aja's2 und Dhūmra's3; aus Mitleid mit ihnen nimmt Garuda den Ast mit, verzehrt die Ungeheuer und schlägt mit dem Aste die Nisada's tot, worüber er grosse Freude erfährt, nachdem er die Heiligen losgelassen hat. Danach zerreisst er die Eisengitter, zerbricht das Schatzhaus und raubt aus Indra's Palast den Soma.

<sup>3</sup> Über diese suche ich anderswo vergebens nach Erleuchtung. Möglicherweise sind sie mit den an einigen Stellen des MBh. erwähnten Dhāmapa genannten Heiligen (Hopkins Epic Mythology pp. 34. 186) identisch.

Vgl. p. 187 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diese Heiligen sind mir sonst nicht bekannt; sie werden wohl als Nachkommen des Aja, des 'ungeborenen' Urwesens bezeichnet, kommen aber selbst in MBh. I, 7683 als Ajāh vor (vaikhānasā vālakhilyā vānaprasthā marīcipāh / ajāš cāivāvimūdhāš ca tejogarbhās tapasvinah u. s. w.); vgl. auch XII, 774 f. (HOPKINS Epic Mythology p. 35).

HERTEL¹ behauptet nun, das Rāmāyana setze eine andere Quelle als den Suparnādhyāya voraus, hat uns aber die Gründe nicht mitgeteilt. Nur darin walte zwischen Rām. und Sup. Übereinstimmung, dass die Heiligen unter dem Baume auf dem Boden sitzen, nicht wie im MBh. vom Aste sich kasteiend herabhängen. Für den Sup. soll dies durch 14, 4—5 bewiesen werden; nun 14, 4 beweist absolut nichts, denn die Worte:

eṣā prācī garuḍa tāṃ śrayasva yasyāṃ vaikhānasā ṛṣayo vālakhilyāḥ |

sind eher für HERTEL sehr ungünstig, da man doch unzweiselhaft vasyām am ehesten mit 'auf welchem, in welchem', unmöglich aber mit 'unter welchem' übersetzen darf.2 Bedenklicher scheinen ja immerhin die Worte: hanisyasi brāhmanān ye prthivyām in 14, 5 b; es ist aber zu bedenken, dass sich doch die Heiligen sowohl unter wie auf dem Baume befinden können, und weiter, dass die Heiligen hier sonst als rsis, nicht als Brahmanen bezeichnet werden. Entscheidend ist das ja lange nicht, es ist aber wohl möglich, dass hier etwas ganz anderes gemeint wird; Garuda wird überhaupt die menschlichen Wesen, die unten auf des Erde sind, durch das Fallen des hundertmeiligen Astes töten, wobei aber besonders die Brahmanen berücksichtigt werden; denn dadurch würde er sich gerade des Brahmanenmordes, wovon unser Text ja an mehreren Stellen spricht<sup>3</sup>, schuldig machen. Beweiskraft hat also auch diese Stelle nicht; ganz irrelevant für die Entscheidung dieser Frage ist 13, 4, wo yatra nur mit 'wo', nicht aber mit 'unter dem' wiedergegeben werden kann.

Aus dem Suparnādhyāya lässt sich also absolut nicht beweisen, dass die Vālakhilya's sich unter dem Baume befinden, nicht auf dem Aste, wie es das Mahābhārata hat; davon, dass der Dichter im MBh. den Suparnādhyāya hier missverstanden hat, kann vorläufig nicht die Rede sein. Auch das Rāmāyana entscheidet hier nichts; denn die von HERTEL unterstrichenen Worte munibhir vrtam in V. 27 und tatra<sup>5</sup> in V. 30 beweisen absolut nichts. Da

<sup>1</sup> WZKM, XXIII, 321 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> HERTEL hat durch die Korrektur tāvat > śākhā seine Übersetzung völlig verändert.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. 11, 3-4 und besonders 16, 3 ff. (vgl. auch HERTEL l. c. p. 339 ff.).

Vgl. Herrel l. c. p. 308.

Entspricht genau dem yatra in Sup. 13, 4.

also weder der Suparnādhyāya noch das Rāmāyana die Frage entscheiden können, nehme ich an, dass wir uns hier an das Mahābhārata halten dürfen, und dass also in der ursprünglichen Version der Sage die Vālakhilya's u. a. am Aste des Baumes hängend ihre Kasteinungen ausübten. Es liegt also hier m. E. keine besondere Übereinstimmung zwischen Suparnadhyāya und Rāmāyana vor, da vielmehr beide mit dem Mahābhārata stimmen und aus diesem Werke ihre Erklärung fiuden.

Ferner stimmt das Rāmāyana mit dem Suparnādhyāya in folgenden Punkten überein:

- Neben den Välakhilya's werden auch die Vaikhänasa's erwähnt.
- 2) Garuda verzehrt zuerst die beiden Ungeheuer und richtet erst danach die Nisada's zu Grunde, während ja im MBh. das entgegengesetzte Verhältnis waltet.
- 3) Nach der Ausrottung der Nisāda's begibt er sich zum Somaraube.

Daneben zeigen sich aber einige kleinere Abweichungen vom Suparnadhyaya, etwa die folgenden:

- 1) Der Baum heisst hier Subhadra, im Sup. und MBh. Rauhina.
- 2) Garuda schlägt mit dem Aste die Niṣāda's tot, nachdem er die Heiligen losgelassen hat.<sup>1</sup>
- 3) Die in V. 35 gegebene Schilderung vom Somaraube weicht von dem des Sup. ab.

Diese Abweichungen scheinen mir aber nicht bedeutend; was zunächst die dritte betrifft, so ist die Schilderung im Rām. äusserst kurz, sodass wir kaum daraus irgendwelche Schlüsse ziehen können. Dass weiter Garuda mit dem Aste die Niṣāda's zermalmt, mag freie Erfindung des Dichters sein und braucht nicht notwendig eine andere Quelle vorauszusetzen. Denn es lag doch nahe bei der Hand, wenn Garuda mit dem Aste geflogen kommt, zu schildern, wie er ihn gerade über das Niṣāda-reich fallen liess und dadurch mit einem Hiebe das ganze Volk vernichtete. Was schliesslich den Namen Subhadra betrifft, so scheint mir diese Abweichung insoweit bedenklicher, als das andere Epos den alten Namen er-

Dieser Ausdruck — wozu die varia lectio moksayituā vadhān munīn bei Rāma — ist ein bischen zweideutig. M. E. bedeutet er einfach, dass Garuda zuerst die Vālakhilya's u. a. von Aste herabgesetzt hat; man könnte aber auch daran denken, dass der Dichter die Brahmanen des Nisādavolkes unter mahāmunīn hat verstehen wollen — dies besonders, wenn wir die LA. des Rāma aufnehmen dürfen.

halten hat; allzu grosse Tragweite hat aber eine solche Einwendung nicht, und wir mögen wohl auch diesen Austausch auf die Rechnung Välmiki's schreiben.<sup>1</sup>

Über das Verhältnis zwischen Rāmāyana und Suparnadhyāya glaube ich also behaupten zu dürfen, dass der Suparnādhyāya für den Abschnitt Rām. III, 35, 27—36 die Haupt- und womöglich die einzige Quelle gewesen ist. Benutzung einer anderen Vorlage von seiten des Vālmīki lässt sich jedenfalls m. E. nicht bestimmt erweisen.

Wenn wir nun aus der Vergleichung der verschiedenen Quellen der Suparnasage, die hier kurz mit einander zusammengestellt worden sind, die Haupsachen ausziehen wollen, so dürfen wir wohl eine ganz kurze Rekonstruktion der Urform der Sage versuchen. Diese würde wohl etwa folgendermassen lauten:

Zwei Töchter des Prajāpati Dakṣa, Kadrū und Vinatā², waren mit Kaśyapa (Tārkṣya) vermählt; bei einer grossen Opfersitzung der Götter³ — wohl dem bekannten Opfer des Dakṣa — hatten sie einen Fehler begangen und wurden zur Strafe von den Opfern ausgeschlossen. Zudem verlor Kadrū ein Auge, da flohen sie erschrocken zu Tārkṣya. Vinatā übte nun Askese⁴, um Söhne zu erhalten und erhielt demnach zwei Eier, Kadrū aber 1000.⁵ Nach 500 Jahren krochen aus Kadrū's Eiern Schlangen hervor; über ihre eigene Unterlegenheit beschämt zerbrach Vinatā ein Ei, woraus dann ihr Sohn Aruna halbſertig hervorkam; inſolgedessen flucht dieser seiner Mutter, dass sie Sklavin werden würde ⁶, ſügte aber hinzu, dass ihr zweiter Sohn sie beſreien würde. Aruna wurde dann Wagenlenker des Sonnengottes.

Einmal bekommen nun Kadrū und Vinatā das Ross Uccaihśravas am anderen Ufer des Meeres zu sehen. Kadrū fragt Vinatā, die ja Adleraugen hat, von welcher Farbe das Ross sei,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> subhadra soll auch = nimba 'Azadirachta indica' sein, was aber hier nicht zutrifft, da es sich nach den VV. 27 und 36 um einen nyagrodha handelt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dass diese mit Erde und Himmel identisch waren, ist Brähmanatheologie. Dass sie aber Schlangen und Adlergestalt hatten, ist wohl alte ursprüngliche Sage (darüber im Kap. V).

a devasatira (Sup.).

<sup>4</sup> Sup. 20, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Warum dies geschehen ist scheint mir nicht klar. Nach dem MBh, einfach, weil ihr Kasyapa einen Wunsch gewährte. Die Valakhilyageschichte gehörte sicher nicht der alten Sage.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Erst durch den Fluch des Aruna ist ja die Knechtschaft der Vinata so zu sagen moralisch begründet.

und jene antwortet, es sei ganz und gar weiss. Dann meint Kadrū es habe einen schwarzen Schweif, der an einem nebenstehenden Pfahl hänge; sie wetten, indem sie ihre eigenen Personen als Einsatz aufstellen. Vinatā trägt dann Kadrū über das Meer, um das wahre Verhältnis zu erkundigen.<sup>1</sup>

Inzwischen befahl Kadrū ihren Söhnen sich in schwarze Haare zu verwandeln und sich an das Pferd zu hängen; einer (oder einige) unter ihnen leistet ihrem Befehl Folge. Als nun K. und V. dahinkommen, gewinnt K. durch ihren Betrug die Wette, und V. wird folglich ihre Sklavin. Sie muss infolgedessen K. und ihre Söhne (zu den Inseln des Ozeans) tragen.

Zu eben dieser Zeit - 500 Jahre nach der Geburt des Aruna - kommt Garuda aus dem Ei hervor und scheint sofort Riesengrösse erreicht zu haben. Seinen Bruder auf den Rücken tragend fliegt er dahin, wo seine Mutter sich befindet und soll ihr jetzt helfen, die Schlangen gegen die Sonne zu tragen. Er fliegt aber zu hoch und die Schlangen werden schlimm verbrannt. G. kehrt jetzt nach der Erde zurück, und K. bittet Indra um einen heftigen Regen, damit ihre Söhne sich erquicken mögen. Indra lässt regnen. Da es nun G. nicht gelungen ist, die Schlangen zu verderben, so befrägt seine Mutter (und nachher auch er selbst) die Schlangen<sup>2</sup> darüber, wie sie sich aus der Knechtschaft erlösen könne. Die Antwort lautet: 'durch das Herbeiholen des Soma, der sich im dritten Himmel, in Indra's Palast befindet'. G. unternimmt es jetzt den Soma zu holen, will aber zuerst Nahrung zu sich nehmen. V. weist ihm dann zwei Ungeheuer, einen Elefanten und eine Schildkröte (oder eher einen jalahastin), an, die sich bei einem gewissen Teiche befinden, und rät ihm, nach dem Baume Rauhina zu fliegen, um dort seine Nahrung zu verzehren. G. packt die beiden Ungetüme und fliegt nach Rauhina, zerbricht aber sofort den Ast, auf dem die Valakhilya's und Vaikhanasa's ihre Askese üben. Um diese zu verschonen nimmt er den Ast mit, begegnet dann seinem Vater und wird von ihm angewiesen, die Heiligen niederzulassen und danach den Ast wegzuwerfen.

Dann verzehrt er die beiden Riesentiere, braucht aber noch mehr Nahrung und wird von Vinatā (oder Tārkṣya) angewiesen, die Bewohner des Niṣādareiches zu verzehren, aber die Brahmanen zu verschonen. Er fliegt dahin, frisst die Niṣāda's haufen-

Vielleicht taten sie dies erst am folgenden Tage, wie es im MBh. dargestellt ist.

<sup>2</sup> Oder älter vll. die Kadra.

weise, lässt aber einen Brahmanen sammt seiner Frau los. Dann macht er sich auf, um den Soma zu holen, begegnet auf dem Wege nochmals seinem Vater<sup>1</sup> und wird von ihm gesegnet.

[Im Himmel ereignen sich schrechliche Vorzeichen<sup>2</sup>.] Indra berät sich darüber mit Brhaspati und erfährt, dass Garuda den Soma rauben wird. Die Götter rüsten sich. Garuda kommt geflogen und überwindet alle Hindernisse, zuerst den fusslosen Bogenschützen Krsänu oder Bhauvana, dann die verschiedenen Götter, Schlangen und Gandharven, die den Soma behüten. Er drängt zwei (blitzähnliche) Waffenvorrichtungen auseinander, löscht das ringsum den Soma lodernde Feuer und raubt den Soma. Dann schleudert Indra gegen ihn seinen Keil, der aber ohne ihn zu beschädigen zurückprallt. Er lässt, um dem Keil Verehrung zu erweisen, eine Feder fallen<sup>3</sup> und schliesst mit Indra Freundschaft. Dann zeigt er den Schlangen den Soma<sup>4</sup>, bringt ihn aber dann sofort dem Indra zurück. Als Belohnung erhält er die Schlangen als Nahrung.

Damit wäre nun das eigentliche Thema dieser Abhandlung zu Ende gebracht. Ehe ich aber Schluss machen darf, muss die Suparnasage näher untersucht werden, d. h. es muss ein Versuch gemacht werden, über die ursprüngliche Bedeutung der Mythen, aus denen sie zusammengeflochten worden ist, womöglich ins Reine zu kommen.

Erst nach Abschluss dieses letzten Kapitels gehe ich also dazu, eine kurze Zusammenfassung dessen, was meine Abhandlung Neues gegeben zu haben beansprucht, den Lesern vorzulegen.

Die Nisäda's wohnen dem MBh. gemäss auf einer Insel im Ozean, Kasyapa aber auf dem Gandhamädana. Der Flug Garuda's geht wohl also nach Norden.

Nur im MBh, erwähnt werden sie wohl aber auch vom Sup. vorausgesetzt.

JUrsprünglich schoss ihm der Bogenschütze jene Feder (oder eine Kralle) ab (RV. YV.).

<sup>4</sup> Ursprünglich bringt er ihn den Menschen, damit sie opfern können (RV.).

## Der Ursprung der Suparnasagen.

Die Sagen, deren Entwicklung ich hier oben in den Kapp. II-IV durch gewisse Stufen der altindischen Literatur (Veda-Brāhmana-Epos) verfolgt habe, bezeichne ich mangels einer passenderen Benennung als 'die Suparnasagen'; eine derartige Bezeichnung lässt sich jedenfalls insoweit rechtfertigen, als ihre Hauptfigur durchgehend der vedische Suparna, der spätere Garuda ist, und somit wird sie wohl jedem Indologen von vornherein gut begreiflich sein. Der zentrale Teil jener Sagen bildet unzweiselhaft die Geschichte vom Somaraub, von dem somaholenden Adler, die in der berühmten Abhandlung ADALBERT KUHNS 'Die Herabkunst des Feuers und des Göttertranks' (Berlin 1859)1 sehr eingehend behandelt worden ist. Man sollte glauben, es wäre über das heraus, was KUHN dort erörtert hat, wenig oder nichts hinzufügen; da aber Kuhn seinerzeit den Suparnädhyäya, der den Hauptgegenstand meiner Untersuchung bildet, nicht kannte, müssen doch hier gewisse Tatsachen einer erneuten Behandlung unterzogen werden. Die Untersuchungen KUHN's werden teilweise durch die Abhandlung JOHANSSON's 'Solfägeln i Indien' (Upsala 1010) ergänzt, auf die ich schon vorher verschiedene Male hingewiesen habe. JOHANSSON hat dort eine vollständige Übersetzung und Besprechung des Suparnādhyāya gegeben; da sich aber seine Untersuchungen eigentlich auf einer weiteren Fläche als die meinigen bewegen, indem er die ursprüngliche Natur des Gottes Visnu zu erörtern sucht, so kann ich freilich an manchen Stellen einfach auf die von ihm gewonnenen Resultate hinweisen, muss aber auch meinerseits hie und da weiter ausgreifen. Mit den Behandlungen des Suparnadhyaya durch OLDENBERG<sup>2</sup> und HER-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum zweiten Male in Ad. Kuhn Mytologische Studien herausgegeben von E. Kuhn I. Gütersloh 1886, erschienen.

<sup>2</sup> ZDMG. XXXVII, 54 ff.

TEL<sup>1</sup>, die nur den Text, nicht aber die mit ihm verknüpften Sagenstoffe betreffen, bin ich schon in den vorhergehenden Abschnitten fertig geworden.

Mit der Sage vom Somaraub, die jedenfalls den ältesten literarisch fixierten Teil der Suparnasagen bildet, ist aber sehr früh die Sage von Kadrū und Vinatā und der Entstehung des Garuda - offenbar eine sehr alte Volkssage - verknüpft worden. Von rein äusserem Gesichtspunkt scheint es mir auch am besten, diese Sage vor derjenigen vom Somaraub zu behandeln; daran knüpfen sich nun ferner gewisse Untersuchungen über die in jener Sage auftretenden Personen, Kadrū, Vinatā, Kaśyapa, die Vālakhilya's u. s. w. und vor allem natürlich über Garuda selbst, Untersuchungen, die leider wenig erschöpfend sein können. Dann erst kommt die Reihe an die Sage vom Somaraub. Endlich möchte ich noch einige Worte über die im Mahābhārata in die Suparnasage ganz los eingefügte Sage vom samudramanthana, von der Quirlung des Ozeans, die m. W. seit Kuhn<sup>2</sup> eigentlich nicht berücksichtigt worden ist, trotzdem aber wohl einer erneuten Behandlung verdient sein mag, hinzufügen.

Die in diesem Abschnitte zu behandelnden Gegenstände verteilen sich also auf die folgenden Unterabteilungen:

- I. Die Sage von Kadrū and Vinatā.
- 2. Die Sage vom Somaraub.
- 3. Die Sage von der Quirlung des Ozeans.
- I. Wenn man die Sage von Kadrū und Vinatū³, wie sie uns in der Überlieferung entgegentritt, von aller theologischen und ritualistischen Deutelei befreit, betrachtet, so stellt sich der Inhalt etwa als der folgende heraus:

Der Prajāpati Dakṣa hatte u. a. zwei Töchter<sup>4</sup>, Kadrū und Vinatā, die er dem Prajāpati Kaśyapa zu Gattinnen gegeben hatte.

<sup>1</sup> WZKM. XXIII, 273 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Heraubkunft p. 247 ff.

Diese Sage findet sich ausser an den oben aus der altindischen Literatur angeführten Stellen u. a. auch bei Alberuni transl. by Sachau I, 252 f.; Tawney KSS. I, 182; Crooke Pop. Religion of N. India II, 127. In der europäischen Literatur ist die Sage jedenfalls seit Abr. Roger bekannt (vgl. Open-deure tot het verborgen heydendom ed. Caland (1915) p. 100 ff.).

<sup>\*</sup> Über die Töchter der Daksa vgl. z. B. Hopkins Epic Mythology pp. 90. 152. 159. 189 f. Das weitere unten.

[Nach Sup. 2, 2 scheint dies vielleicht erst nach der Zerstörung von Daksa's Opfer¹ durch Siva, wobei der Kadrū ein Auge ausgerissen wurde — ein Zug der Sage der in keiner mir bekannten Überlieferung sonst erwähnt wird² — geschehen zu sein.] Kaśyapa bewilligt seinen Frauen die Erfüllung eines Wunsches, und als Ergebnis desselben gebiert Kadrū tausend, Vinatā aber nur zwei³ Eier. Aus den Eiern der Kadrū kriechen nach 500 Jahren Schlangen hervor, worauf Vinatā in Verzweiflung ihr eines Ei zerbricht, woraus dann der nur halbfertige Aruna, der Wagenlenker der Sonne, hervorkommt. Er flucht seiner Mutter [dass sie in Sklaverei geraten werde].

Einmal befinden sich die beiden Schwestern am Gestade des Meeres und erblicken dabei auf der anderen Seite ein weisses Ross (Uccaihśravas). Jetzt wetten sie mit einander über die Farbe des Rosses, indem Vinatā behauptet, es sei ganz weiss, Kadrū aber, es habe einen schwarzen Schweif; Einsatz der Wette ist der Verlust der Freiheit der unterliegenden Partei. Nachtsüber beredet nun Kadrū einen ihrer Söhne, die Schlange Karkotaka<sup>4</sup>, sich in schwarze Haare zu verwandeln und sich an den Schweif des Uccaihśravas zu hängen. Durch diese List gewinnt Kadrū am folgenden Tage<sup>5</sup> die Wette, und Vinatā gerät folglich bei ihr in Sklaverei. Ihre Arbeit besteht darin, Kadrū und ihre Söhne nach den Inseln des Ozeans zu tragen.

Gerade zu dieser Zeit kommt Garuda aus dem Ei hervor<sup>6</sup> und fliegt sofort, seinen Bruder Aruna auf dem Rücken tragend, noch der Stelle, wo sich seine Mutter befindet. Von ihr und Kadrū aufgefordert übernimmt er es, die Schlangen nach einem anderen Ort zu tragen, fliegt aber dabei so hoch auf, dass die Schlangen von den Strahlen der Sonne übel beschädigt werden; so muss er sie wieder nach der Erde herunterführen. Auf Bitte

Darüber vgl. u. a. FAUSBØLL Indian Myth. p. 163 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wenn Vinata in Sup. 5, 4 die Kadra verächtlich als kāṇā bezeichnet, in 6, 2 als kāṇē +pratighṛṣṭadarśane (vgl. oben p. 218) anredet, so mag daran erinnert werden, dass einäugige Personen wohl allgemein als ominös betrachtet werden; über diesen Glauben in Indien vgl. CROOKE Pop. Religion of N. India I, 77; II, 51. Über einäugige 'Scapegoats' in Persien berichtet nach älteren Quellen Frazer The Golden Bough³ VI, 402 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Sup. 3, 1 freilich drei.

<sup>4</sup> Über diesen vgl. CROOKE Pop. Religion of N. India I, 42.

<sup>5</sup> So nach dem MBh.

<sup>6</sup> So ihm MBh. und offenbar auch im Sup., wenn wir von der späteren Zusätzen des Textes abzehen.

der Kadrū lässt Indra heftigen Regen fallen zur Erquickung der Schlangen. Jene geben jetzt der Vinatā und dem Garuda zu wissen, das nur die Herabholung des Soma aus dem dritten Himmel, damit sich die Schlangen daran laben und die Unsterblichkeit erlangen können, sie aus der Sklaverei befreien werde. Damit schliesst nun offenbar die Sage von Kadrū und Vinatā, der Suparnasagen erster Hauptteil, ab. 1

Durch die Forderung der Schlangen, den Soma zu erlangen. wird nun die eigentliche Sage von Kadrū und Vinatā in ganz geschichter Weise mit der Sage vom Somaraub zusammengelenkt; diese Sage wiederum schildert die grosse Heldentat des Suparna-Garuda, des Sohnes der Vinata. Es ist aber kaum zu bezweifeln, dass diese Sage ursprünglich nicht in Zusammenhang mit der Episode von Kadrū und Vinatā gestanden hat; sehen wir sie doch im Rigveda (IV, 26-27) ohne jede Spur dieser Episode dastehen.2 Nun bildet in der Sage von Kadrū und Vinatā den eigentlichen Hauptteil unsweifelhaft die Geschichte von der Wette; alles Übrige ist Beiwerk. Zu beachten ist ferner, was ich bis jetzt absichtlich bei Seite gelassen habe, dass Kadrū und Vinatā, die beiden streitenden Personen, in der alten, ursprünglichen Form der Sage gar nicht als Menschen gedacht sind; sie sind vielmehr Tiere, und zwar ist Kadrū eine Schlange, Vinatā dagegen ein Adlerweibchen.8 Nicht nur wird dies an der angeführten Stelle des Suparnādhyāya ausdrücklich gesagt, sondern wir wissen auch, dass die Söhne der Kadrū Schlangen sind, die ganz naturgemäss aus Eiern ausgebrütet worden sind, Garuda aber, der Sohn der Vinata, als riesenhafter Adler gedacht wird, der offenbar mit dem somaholenden Adler des Rigveda identisch ist. Was den älteren Sohn, Aruna, betrifft, so kenne ich keine Stelle der Literatur, wo ihm Vogelnatur ausdrücklich bezeugt wird4, doch scheint es bedeutungsvoll, dass er als Wagenlenker der Sonne, die ja öfters als geflügelt gedacht wird, auftritt. Übrigens ist dies im grossen und ganzen Nebensache, da Aruna in unserer Sage keine Haupt-

<sup>1</sup> Diese Sage umfasst also Sup. 2-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wir dürfen nicht vergessen, dass der Rigveda unwidersprechlich das älteste Dokument indischen Geistes ist, aber auch nicht, dass der Rigveda durch und durch ein so zu sagen 'hochpriesterlicher' Text ist, und dass dort eigentliche Volkssagen nur in äusserst begrenztem Umfang Platz gefunden haben.

Sup. 2, 1; auf ihre Gleichsetzung mit Himmel und Erde komme ich unten zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Auch in den mir bekannten bildlichen Darstellungen ist er immer in menschlicher Gestalt dargestellt.

rolle spielt, und es sogar fraglich sein mag, ob er von Anfang an wirklich mit derselben in Verbindung gestanden hat.

Dadurch, dass wir also wissen, dass es sich hier eigentlich um Tiere -denen freilich menschliche Gedanken und Reden, aber tierische Gestalten zukommen - handelt, wird die Sage auf einen wesentlich anderen Plan gerückt. Was uns hier vorliegt, ist einfach eine völkliche Tiersage, m. W. vielleicht die älteste, literarisch fixierte Tiersage der Inder und somit wohl der ganzen Welt. Ihr Inhalt ist, wenn sie als Tiersage aufgefasst wird, also eigentlich der folgende: eine Schlange, wohl die Urmutter der Schlangen 1, und ein Adlerweibchen, Urmutter des Adlergeschlechts, wetten mit einander über die Farbe eines im fernen weidenden Rosses, indem sie als Einsatz die persönliche Freiheit aufstellen. Die Wette gilt also eigentlich, wer von ihnen die grösste Sehschärfe besitze.2 Durch Anwendung einer gemeinen List gelingt es der Schlange die Wette zu gewinnen und somit die Mutter der Adler in ihre Gewalt zu bringen. Später gelingt es aber letzterer mit Hülfe ihres Sohnes sich ihrer Gegnerin zu entledigen.

Diese alte und einfache Volkssage ist typisch; sie gehört in ein grosses Schema von Sagen, die durch Dähnhardt in einem Zusammenhang behandelt worden sind, unn als deren Überschrift man nicht unpassend 'die wettenden Tiere' gesetzt hat. An der früheren Stelle hat Dähnhardt eine Anzahl Sagen verschiedener Völker zusammengestellt, die zum grössten Teil nur dadurch in Zusammenhang mit einander stehen, dass sie gerade von Wetten der Tiere handeln; in gewissen dieser Sagen besteht aber der charakteristische Zug darin, dass gerade das Tier, das durch Gestalt, Kraft oder sowas dem anderen entschieden unterlegen ist, durch Anwendung irgendwelcher List seinen Gegner besiegt. So in der l. c. III, 142 f. angeführten Sage aus Sumatra vom Bären und Gumpokkäfer , wo letzterer den Bären verleitet, einen Abhang hinunterzurollen, und jener sich so totschlägt; so ferner in den l. c. p. 143 f. angeführten Geschichten aus Finnland, Ehst-

Die Sagen der Naturvölker sprechen bekanntlich nicht selten von derartigen 'Urmüttern' oder 'Urvätern' eines Tiergeschlechts; auch den Indern ist sowas nicht fremd.

<sup>2</sup> Vgl. das sauparnam cakşuh in Sup. 2, 5 u. a.

<sup>3</sup> Natursagen III, 141 ff.; IV, 46 ff.

<sup>4</sup> Globus XIV, 32

<sup>20 - 20213.</sup> J. Charpentier.

land und Polen<sup>1</sup>, wo die Ameise den Raben (oder den Bären<sup>2</sup>) besiegt; so auch in einer an anderer Stelle<sup>3</sup> angeführten finnischen Sage vom Hasen und Wolfe. Nicht wesensverschieden sind eigentlich die bei manchen Völkern ganz beliebten Sagen von den Wetten zwischen Menschen und dem Teufel, wo letzterer immer in irgendwelcher Weise geprellt wird; eine Variante auf orientalischem Boden liegt z. B. auch in der aus der Einleitung der '1001 Nacht' wohlbekannten Sage von dem Fischer und dem Djinn in der Flasche vor. Doch ich brauche dieses Thema hier nicht weiter zu verfolgen, kann es auch nicht tun; es ist jedem Folkloristen geläufig.

Das klassische Beispiel dieser Wettgeschichten liegt aber in der äsopischen Fabel von dem Wettlauf zwischen dem Hasen und der Schildkröte<sup>4</sup> vor, dessen verschiedene Formen, sowie die damit zusammengehörenden Sagen verschiedener Völker Dähnhardt l. c. IV, 46—97 zusammengestellt hat. Die äsopische Form der Sage ist ja diejenige, dass der Hase sich im Vertrauen auf seine grössere Schnelligkeit auf dem Wege schlafen legt, wodurch dann die Schildkröte, die unaufhörlich läuft, den Sieg gewinnt. Dies ist der 'Sieg der Beharrlichkeit über die Nachlässigkeit' (δτι πολλάκις φύσιν ἀμελοῦσαν πόνος ἐνίκησεν). In dieser Form hat die griechische Fabel ihren Eingang in die Weltliteratur gefunden, wo wir sie von den προγυμνασμάτων παραδείγματα des Libanios bis zu den Fabeln LAFONTAINE's und den Märchen GRIMM's wiederfinden.

Dies ist aber die *literarische* Form der alten Sage; in der mündlichen Überlieferung der Natur- und anderen Völker finden wir sie etwas anders gestaltet; nicht durch zähe Energie, die durch die Nachlässigkeit des Gegners unterstützt wird, sondern durch List gewinnt das langsame Tier in dem unebenen Streit. Hören wir zuerst, was Dähnhardt darüber zu sagen hat: 'Nun liegt offenbar in der Beharrlichkeit der äsopischen Schildkröte

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Polen liegt wohl Entlehnung aus ehstnischem Gebiet vor; dafür dass die Sage aus dem fernen Osten stammen soll, liegt kein Beweis vor. Denn die von Dähnhardt referierte Angabe bei A. DE GUBERNATIS Die Tiere in der indog. Myth.<sup>2</sup> p. 375 hat m. W. in der indischen Überlieferung keine Stütze.

<sup>2</sup> So in der zweiten Variante aus Finnland.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> l. c. III, 23.

<sup>4</sup> Fabulæ Aesopicæ rec. C. HALM, Nr. 420. 420 b.

<sup>5</sup> Dähnhardt 1. c. p. 46.

<sup>6</sup> l. c. p. 47.

<sup>7</sup> l. c. p. 48.

auch ein gut Teil praktischer Klugheit. Sie baut auf den Leichtsinn des Hasen, zum mindesten auf seine allbekannte Gewohnheit, oft stillzusitzen; sie weiss, was man mit Ausdauer erreichen kann, und wie oft andererseits durch Unbeständigkeit aller Erfolg verloren wird. In dem Verhalten des Hasen liegt ein gut Teil Hochmut. Er baut auf seine natürlichen Gaben und hat es nicht nötig, sie durch eigne Arbeit zur Geltung zu bringen, zum Erfolge zu führen . . . . Wenn man nun jene beiden Charakterzüge, die Klugheit des langsamen Tleres und den Hochmut des schnellen, in hellere Beleuchtung rücken wollte, so ergab sich die Einführung eines neuen Motivs. An die Stelle der Beharrlichkeit der Schildkröte trat die List, und die List siegte über den Hochmut. Die so überarbeitete Form der äsopischen Fabel hat sich als Volksmärchen die Welt erobert'.

Die Worte DÄHNHARDT's sehen beim ersten Anblick ganz wohlbedacht aus und scheinen uns einen völlig logischen Entwicklungsgang vor Augen zu stellen; sie enthalten nur den Fehler. dass sie die Verhältnisse völlig auf den Kopf stellen. Sie setzen voraus, nicht nur dass die äsopische, literarische Fabel die gemeinsame Urquelle der im folgenden angeführten, aus vier1 Kontinenten stammenden Volkssagen sei, sondern auch dass sich das Motiv der von dem langsamen Tiere gebrauchten List in logischer Weise aus der Beharrlichkeit desselben und der Beobachtung der Nachlässigkeit und des Hochmuts des Gegners entwickelt habe. Aber - Volkssagen sind nicht logisch. Wir haben schon gesehen, dass in der Sage von Kadrū und Vinatā offenbar das älteste uns erhaltene Beispiel einer Fabel von wettenden Tieren vorliegt, und gerade dort spielt die von der Schlange gegen den Adler verwendete List die entscheidende Rolle. Man mag mir hier vorhalten: gerade dies Beispiel ist ja eine 'literarische' Fabel ich antworte: nein, denn zu der Zeit, wo jene Sage in die Texte des Yajurveda aufgenommen wurde, gab es in Indien noch keine literarische Tierfabel, sie ist die Erfindung einer viel späteren Zeit. Vielmehr verhält es sich doch so, dass gerade die afrikanischen, asiatischen, europäischen and amerikanischen2 Volkssagen, die sich bei DÄHNHARDT in Hülle und Fülle vorfinden,

<sup>2</sup> D. h. im letzten Grunde auch afrikanische, denn sie sind ja durch die Neger nach Amerika gebracht worden, vgl. Dähnhardt l. c. p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aus Australien finden sich, soviel ich sehe bei Däнnhardt, keine Belege angeführt. Aber von den Fidschi-Inseln liegt die Sage vom Kranich und Taschenkrebs (Däнnhardt l. с. р. 64) vor.

aus der Urquelle stammen — wo diese auch zu suchen sein mag, wenn wir überhaupt an eine gemeinsame Quelle denken dürfen — aus der auch Äsop den Stoff seiner Fabel schuf. Bedenken wir nun ferner, dass Äsop — oder wer nun immer der Fabeldichter war — nicht nur Fabelverfasser, sondern auch Moralist war, der das Treiben der Menschen in tierischem Gewande seiner Mitwelt vorstellte<sup>1</sup>, so wird bei ihm die teilweise Umwandlung des alten Stoffes viel leichter verständlich, als wenn wir mit Dähnhardt den entgegengesetzten Weg zu ihrem Verständnis gehen wollen. Äsop wollte hier gerade die Lehre predigen ὅτι πολλάκις φύσιν ἀμελοῦσαν πόνος ἐνίκησεν', und demnach gestaltete er auch die ihm als passender Stoff erscheinende alte Volkssage.

Ich halte also daran fest, dass gerade das Motiv der List, wodurch der schwachere Wettkämpfer seinen Gegner besiegt, von Anfang an den Sagen von den 'wettenden Tieren' charakteristisch gewesen ist. In dieser Beziehung ist die Sage von Kadrū und Vinatā völlig typisch; denn da es sich hier darum handelt, welcher der beiden Gegner die grössere Sehschärfe besitze, so ist es ja ganz offenbar, dass von Natur aus der Vinata, dem Adlerweibchen, vor der Schlange Kadrū der Vorrang gebührt. Nur durch die Verwendung einer sehr frevelhaften List gelingt es letzterer ihre Gegnerin zu besiegen; und auch hier zeigt sich eine - wenn auch in Einzelheiten fernliegende - Ähnlichkeit dieser Sage mit den bei DÄHNHARDT gesammelten Belegen. Wie nämlich dort fast immer die Schildkröte den Hasen - oder was für Tiere da sonst noch als auftretend dargestellt werden - nur durch Hülfe seiner Verwandten überlisten kann, so gelingt es der Kadrū nur durch Hülfe ihres Sohnes Karkotaka ihre faule List ins Werk zu setzen. Wenn auch geringfügig - ein Parallelismus ist jedenfalls auch an diesem Punkte da. Diese, wie ich schon gesagt habe, offenbar älteste uns bekannte Sage von wettenden Tieren bildet also, nachdem was wir durch Vergleichung mit sonst vorliegendem Material schliessen können, für diese Gattung von Sagen, etwa 'Tierwettensagen', gerade ein Musterbeispiel, wie es ja auch in Indien, dem grossen Musterlande der Sagen, kaum anders zu erwarten war.

Es ist nun eigentümlich zu beobachten, dass sich in Indien, wo m. W. die Fabel vom Hasen und der Schildkröte noch nicht aufgefunden worden ist, eine Sage vorliegt, die von einem Wettlauf zwischen Adler und Schildkröte handelt, wo natürlich der

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. das Pañcatantra u. s. w.

Adler verliert. Und der Adler ist kein anderer als Garuda. Die Sage ist offenbar noch nicht in einem sanskritischen Original aufgefunden worden, wir kennen sie aber aus zwei verschiedenen Werken aus der Literatur Hinterindiens, die ihrerseits nichts anderes sind als Versionen des indischen Pancatantra.

In dem aus Lao stammenden und von dem französischen Arzte J. Brengues († 1906) aufgefundenen Werke *Mulla-Tantai*, von dem geweisse Teile von FINOT und HERTEL<sup>1</sup> publiziert worden sind, lautet nämlich die 14. Geschichte<sup>2</sup> folgendermassen:

'Il en sera de cet éléphant comme du Phaya Khut3, qui un jour, volant dans les airs et doué d'une force prodigieuse, vit une tortue et dit: 'Je vais la manger'. La tortue l'entendit et lui dit: 'Vous, grand maître, qui avez de l'esprit et de l'intelligence à revendre, vous pouvez certes me manger à l'instant, mais voulezvous que nous fassions une course? Si je ne gagne pas, en vérité vous pourrez me manger'. En lui-même le Phaya Khut se dit: 'Mais quelle est donc la force de cette tortue [pour qu'elle ose se mesurer avec moil?' Et ayant ainsi pensé, le Phaya Khut dit: 'Tortue, parlez-vous sérieusement ou voulez-vous rire? Vous voulez donc lutter?' - 'Il est vrai que mes forces sont faibles, mai je tenterai la lutte; laissez-moi me préparer et me laver la tête: dans deux ou trois jours je pourrai courir'. - 'Comme et quand il vous plaira', répliqua le Phaya, et ils fixèrent un jour. La tortue va alors chercher toute la gent tortue; elle les réunit, puis elle les place, les disposant le long du bord de la mer et leur dit de n'avoir aucune peur. Lorsque le jour fixé fut arrivé, le Phaya Khut dit: 'Es-tu toujours disposée à courir et à lutter avec moi?' - 'Plus que jamais', répondit la tortue. - 'Alors, quand vous voudrez', dit le Phaya Khut, et il vole de toutes ses forces et se fatigue; près d'arriver au but, il appelle la tortue: 'Eh, tortue, où êtez-vous?' - 'Ku! ici', répond en avant une tortue; et chaque fois qu'il appelle, le Phaya entend une tortue lui répondre 'Kul' Il vole plus vite et meurt'.

Die zweite, der vorhergehenden im grossen und ganzen ziemlich ähnliche Version der Sage liegt in dem Siamesischen Nanduka-

<sup>1</sup> J. A. 1909: 2, p. 357 ff.

<sup>2</sup> ibid. p. 393 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> = Garuda; Phaya bedeutet 'Prinz, Fürst'.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Es scheint, als ob hier eine Verkürzung vorläge; darüber wird aber nichts angegeben.

pakkaranam¹ vor; sie wird hier aus der Übersetzung bei BASTIAN, die DÄHNHARDT² wiedergegeben hat, mitgeteilt:

'Es geschah einst, dass Phaya Khruth nach den Wasserschlangen aussah, um sich zu nähren, aber er konnte nicht hinlänglich von ihnen finden. Als er deshalb zu einem See kommend eine Schildkröte darin erblickte, dachte er dieselbe zu essen. Die Schildkröte aber rief: 'Ehe du mich frissest, lass uns einen Wettlauf zusammen anstellen', und Phaya Khruth, der es zufrieden war, erhob sich stolz in die Lüste. Die Schildkröte aber rief alle ihre Verwandten und Bekannten zusammen, die ganze Menge der Schildkröten, und stellte sie in Reihen von 100, von 1000, von 10000, von 100000, von 1000000 und von 10000000 auf, den ganzen Raum ausfüllend. Khruth schoss oben in der Luft umher mit der ganzen Kraft seines Flügelschlages, und die Schildkröte rief ihm zu: 'Wohl, lass uns beginnen. Ich lade Eure Hoheit ein, am Himmel entlang zu fliegen; was mich betrifft, so werde ich im Wasser marschieren. Wir wollen sehen, wer zuerst ankommen wird. Wenn ich verliere, gebe ich mich zur Beute'. Khruth flog vorwärts mit aller seiner Schnelle, und dann anhaltend rief er nach der Schildkröte; aber von allen Seiten, wohin er auch immer flog, antwortete die Schildkröte und rief ihm schon von ferne zu. Da flog Khruth aufs neue, so rasch als es ihm möglich war, aber in jedem Punkt war die Schildkröte vor ihm. Da flog Khruth und flog bis nach dem grossen Waldgebirge, dem heiligen Himaphan. Zuletzt sagte Kkruth: 'Höre, o Schildkröte! Du verstehst in der Tat ziemlich rasch zu marschieren', und den Wettlauf aufgebend setzte er sich zum Ausruhen auf den Rathit-Baum<sup>3</sup>, seine Residenz'.

Obwohl das indische Original dieser Geschichte sonderbarerweise noch nicht aufgefunden worden ist<sup>4</sup>, zeigt es sich ganz deutlich, dass die Sage aus indischer Quelle stammt. Ich habe sie hier angeführt, nicht weil auch der geringste Grund vorliegt anzunehmen, dass sie mit der hier behandelten Sage von Kadrū

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So nach Nanduka (Nanthuk), dem Stier in der Einleitung des Paūc., genannt. Über dieses Werk vgl. Bastian Geograph. u. ethnograph. Bilder, Jena 1873, p. 270 ff.; Or. u. Occ. III, 497; Finot JA. 1909: 2, p. 358; Hertel Das Paŭcatantra p. 338 ff.

<sup>2</sup> l. c. p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Offenbar mit dem Rauhina des Suparnādhyāya identisch.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. Hertel JA. 1909: 2, p. 404; H. verweist auf Bezemer Volksdichtung aus Indonesien, Haag 1904, p. 20 (mir leider nicht zugänglich) sowie Grimm Kinder- und Hausmärchen<sup>2</sup> Nr. 187 (Hase und Igel).

und Vinata in direktem Zusammenhang steht, sondern nur weil sie ein Beispiel einer Tierwettensage darbietet, worin gerade Garuda als die geprellte Person auftritt, gleichwie viel früher seine Mutter Vinata der List ihrer schwacheren Gegnerin unterlag.

Mittelbar aus indischer Quelle stammt wohl auch die von DÄHNHARDT¹ angeführte Parallele aus dem Sagenschatz der Fidschi-Insulaner, wo anstatt Adler und Schildkröte vielmehr Kranich und Taschenkrebs auftreten. Der Schluss ist dem der Geschichte im Mulla-Tantai ähnlich: der Kranich füllt erschöpft herunter und ertrinkt in der See. Durch maliische Vermittlung — Mittelglieder sind mir nicht bekannt, werden sich wohl aber sicher finden — ist wohl die Sage aus Hinterindien nach den fernliegenden Fidschi-Inseln gewandert.

Nach DÄHNHARDT<sup>2</sup> soll nun die Geschichte von Adler und Schildkröte schon im 5. Jahrhundert v. Chr. in Griechenland bekannt gewesen sein. Diogenes Laërtius II, 133 zitiert nämlich aus dem Satyrspiel Omphale des Dichters Archaios, eines Zeitgenossen des Sophokles, den Vers:

ήλίσκετ' ἄρα καὶ πρὸς ἀσθενῶν ταχὸς καὶ πρὸς χελώνης ἀιετὸς βραχεῖ χρόνφ.

Die Tatsache ist von hohem Interesse, wie man sie aber deuten soll, scheint mir ein bisschen zweifelhaft. Dass eine Sage aus Indien schon zu jener Zeit nach Griechenland gekommen wäre, ist an und für sich nicht unannehmbar, da die Griechen offenbar schon vor der Zeit des Hekataios und Skylax von Karyanda jedenfalls mittelbar Beziehungen zu Indien unterhalten hatten.8 Da sich aber diese Geschichte in indischen Quellen erst spät nachweisen lässt, darf man sowas kaum mit Zuversicht behaupten. Dass die Sage den entgegengesetzten Weg gegangen wäre, glaube ich einfach nicht, u. a. weil ja in der uns bekannten indischen Version nicht einfach ein Adler, sondern Garuda die Hauptperson ist. Somit wird es wohl am ehesten der Fall sein, dass die Griechen und die Inder von einander unabhängig statt des Hasen, eines der schnellsten Vierbeiner, den Adler (oder den Garuda), einen sehr schnellfliegenden Vogel, als Gegner der trägen Schildkröte in die Fabel eingesetzt haben.

<sup>1</sup> l. c. p. 64. Aus The Orientalist I, 88 geholt.

<sup>2</sup> l. c. p. 89 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. zuletzt RAWLINSON Intercourse between India and the Western World, Cambridge 1916, p. 18 ff.

Die Sage von Kadrū und Vinatā ist also m. E. die älteste uns vorliegende Tierfabel der Inder, die zudem Punkt für Punkt zu dem aus zahlreichen Belegen uns bekanntem Schema der Tierwettensagen stimmt. Zunächst müssen dann die in jener Sage auftretenden Personen, Daksa und seine Töchter, Kaśyapa und vor allem Garuda etwas näher gemustert werden; dazu kommt dann auch die mit unserer Sage in der indischen Überlieferung verknüpfte Geschichte der Vālakhilya's, die ursprünglich natürlich nichts damit zu tun hatte. Jene daumengrossen Heiligen, mit denen Garuda später bei den Vorbereitungen zum Somaraub in Berührung tritt, gehören leider zu den dunkelsten Gestalten der indischen Mythologie, und ich getraue mir gar nicht mit ihrer rätselhaften Natur ins Reine kommen zu können. Das wenige vorliegende Material soll aber soweit möglich gesammelt und geprüft werden.

Über Daksa halte ich es für besser, an dieser Stelle nichts zu sagen, da ich in der letzten Abteilung dieses Abschnittes, bei der Behandlung der Sage von der Ouirlung des Meeres, auf ihn zurückkommen muss. Nur so viel mag hier hervorgehoben werden, dass ich in Bezug auf Daksa keinen Anhaltspunkt finden kann dafür, dass er jemals in Tiergestalt, etwa als kosmogonisches Tier aufgefasst worden sei.1 Demnach ist wohl auch die Verbindung Daksa's mit Kadrū und Vinatū, den Urmüttern des Schlangen- und des Adlergeschlechts, die offenbar Gestalten uralter Naturmythen sind, vielleicht sekundär; als man dazu kam, Daksa als eine Art Urvater, ich möchte wohl sagen als ein kosmogonisches Prinzip, aufzufassen - und das ist offenbar schon sehr früh geschehen2 - und zudem die Schlange Kadrū als Personifikation der Göttin Aditi, der Erde, die adlergestaltige Vinatā wiederum als Repräsentantin des Himmels auffasste, da wurden auch diese beiden ganz natürlich und folgerichtig als Töchter des Urallvaters, des Prajāpati Daksa der epischen Mythologie dargestellt. Von Anfang an gehören aber diese weiblichen Gestalten einer uralten Naturmythologie an, in der für Wesen jener Art. wie wir sie in der Gestalt des Daksa vorfinden, noch kein Platz da war.

Über Kadrū ist eigentlich nichts zu sagen; in den Sagen tritt

<sup>2</sup> Vgl. unten p. 390 ff.

Die Identifikation Garuda = Daksa an einer Stelle des MBh. (I, 1244 f.) wird von Hopkins Epic Mythology p. 21 besprochen. Über eventuelle ältere Tiergestalt des Daksa vgl. jedoch das unten auf p. 391 f. entwickelte.

sie m. W. ausserhalb des hier behandelten Sagenkreises nicht auf. Ihre Natur als Schlange steht nicht nur durch das ausdrückliche Zeugnis des Sup. 2, 1, sondern auch dadurch, dass aus ihren Eiern das Schlangengeschlecht entsteht, fest. 1 Schon in den Yajurvedatexten wird sie mit der Erde (Aditi)2 gleichgesetzt, was offenbar darin seinen Grund hat, dass die Schlange als das typische Erdentier eine passende Personifikation dieses Elementes abgab, was ja aus manchen Gebieten genugsam bekannt ist und nicht weiter erörtert zu werden braucht.3 Die Abkömmlinge der Kadrū sind die Schlangen, die sich in eine Menge verschiedener Geschlechter und Unterabteilungen spalten und ja überhaupt seit jeher einen sehr breiten Raum in dem Geistesleben und der Literatur der Inder einnehmen. Eine Untersuchung über diese Verhältnisse würde eine eigene Abhandlung in Anspruch nehmen und ist für das hier verfolgte Thema nicht von entscheidender Bedeutung.

Die (Schwester und) Gegnerin der Kadrū ist Vinatā, auch Śun̄gā oder einfach Suparṇī genannt; sie tritt in Adlergestalt auf und ist die Urmutter der Adler, die Mutter des Garuḍa, des Königs des ganzen Reiches der Luftbewohner. Diese ihre Natur ist ganz klar und braucht keiner näheren Untersuchung. Daneben wird aber schon sehr früh Vinatā mit Vāk gleichgesetzt, und offenbar als Folge davon die Metra (chandāṃsi) als ihre Kinder dargestellt, unter denen die Gāyatrī mit dem somaholenden Adler, dem späteren Garuḍa, identifiziert wird. Worin nun eine derartige Vorstellung ihren Grund hat, darüber habe ich vergebens nach Belehrung gesucht, kann mir auch selbst keine plausible Erklärung zurechtmachen. Man möchte sich sagen, dass der Adler — d. h. in diesem Falle die Vinatā — der über sehr weite Strecken fliegt

¹ Vgl. die kadrūķ sarparājñī (VS. III, 5 Komm.; HILLEBRANDT Rituallit. p. 108). Diese ist mit der Erde (bhūmi) identisch, vgl. WINTERNITZ Mitt. Anthr. Ges. Wien XVIII, 27. 29 A. 2. Vgl. auch die Surasā nāgamātar bei Hopkins Epic Mythology pp. 23. 28. 44. 160. 200 (surasā ist = die Erde, die gandhavatī pṛthivī der späteren Philosophie).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über Aditi als Erde vgl. PISCHEL VSt. II, 85 ff.; HILLEBRANDT VM. III,

<sup>109</sup> mit der dort angeführten Literatur.
<sup>3</sup> Vgl. z B. Küster Die Schlange in der griech. Kunst u. Religion (= RGVV. XIII: 2), p. 85 ff.

<sup>4</sup> Sup. 2, 1 u. a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> MS. III, 7, 2; SBr. III, 6, 2, 2.

<sup>6</sup> Vgl. auch Nigh. 1, 11: suparņī = vāk.

<sup>7</sup> Vgl. HILLEBRANDT VM. I, 288 f.

und eine schrille Stimme hat, eine nicht unpassende Personifikation der alldurchdringenden Stimme, der Göttin 'Rede' wäre; ich hege aber einen, wie ich glaube, nicht unberechtigten Zweifel, ob sich wirklich die Brähmanatheologen, denen wir offenbar diese Identifikation verdanken, durch derartige Gesichtspunkte leiten liessen. In den alten Natursagen kommen unzweiselhaft oft Ätiologien, Deutungen und Kombinationen vor, die bisweilen auf ganz scharfen Naturbeobachtungen fussen, wie dies ja bei kulturlosen. in stetem Verkehr mit der Natur lebenden Stämmen ganz selbstverständlich ist. Unter den Ritualisten Altindiens - offenbar Leute, die auf der Höhe der Bildung ihrer Zeit und ihres Landes standen - walten aber offenbar andere Gesichtspunkte. Ihnen gab öfters - dies ist wenigstens mein Eindruck - eine bizarre Etymologie, eine ritualistische Spielerei die Anleitung zu Gleichsetzungen und Ätiologien, über die wir uns z. T. vergebens den Kopf zerbrechen.

Was wir über die Väk erfahren ist auch nicht viel. Aus dem ihr gewidmeten Hymnus RV. X, 125 erfahren wir überhaupt nichts von ihr, ausser dass ihre Behausung im Wasser, im Meere zu finden ist (V. 7: máma yónir apsv àntáh samudré); darin liegt wohl eine schon rigvedische Gleichstellung von Väk mit dem heiligen Strome Sarasvatī, obwohl eine solche von Macdonell in Abrede gestellt wird. In Nigh. 5, 5 wird Väk unter den Göttern des Lustraums mit ausgezählt; sie ist wohl dort = Donner, und von dieser mādhyamikā oder madhyasthānā vāk der Exegeten möchte ich, wie schon oben kurz angedeutet wurde², eine Hypostase in der dunklen Gestalt der Saramā sehen. Sonst kommt Vāk in ŚBr. I, 4, 5, 13 als Mutter des Atri vor, in XIV, 5, 2, 6 wird sie sogar mit ihm gleichgesetzt (vāg evātrir vācā hy annam adyate 'ttir ha vai nāmaitad yad atrir iti). Dies alles hilft uns aber hier auch nicht das Geringste weiter.

Die am meisten gepriesene Tat der Vak steht aber mit der Erwerbung des Soma in Verbindung; die Vak führt ja nämlich den Göttern den von den Gandharven entwischten Soma wieder zu, wie dies z. B. in SB. III, 2, 4, 1 ff. geschildert wird. Nachdem nämlich der Göttertrank durch die Gäyatri heruntergeholt

2 Vgl. oben p. 91 ff.

<sup>1</sup> Vedic Myth. p. 87. Vgl. auch HILLEBRANDT VM. III, 375 A. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Verf. WZKM. XXV, 294 ff. mit Literatur. In MBh. I, 1156 verwandelt sich Näräyana in ein schönes Weib (mäyä mohanī) und entwendet den Asuras den Unsterblichkeitstrank.

worden war, erwischte ihn der Gandharve Viśvāvasu; die Götter denken nun an die bekannte Lüsternheit der Gandharven nach Frauen und senden ihnen die Väk. Dieser gelingt es des Soma habhaft zu werden und sie kehrt mit ihm zu dem Göttern zurück. Die Geschiche scheint gewisse Züge einer alten Sage erhalten zu haben, ist aber zu ritualistischen Zwecken verwendet und folglich verballhornt worden. Man könnte nun vermuten, dass gerade die Beschäftigung mit dem Herbeiholen des Soma die Identifikation Vinatā = Vāk herbeigeführt habe; gab es vielleicht ursprünglich eine Version der Suparnasage, in welcher der Somaholende Adler seiner Beute verlustig ging, und es nachher seiner Mutter Vinatā gelang, den Soma wieder in die Hände zu kriegen? Und ist später durch die Ritualisten die der lebendigen Volkssage gehörige Vinatā gegen die Abstraktion Vāk vertauscht worden? Obwohl sich hier womöglich ein Weg zur Erklärung erblicken lässt, ist das Material, mit dem wir hier umgehen können, viel zu geringfügig, als dass man zu irgendwelchen bestimmten Resultaten kommen könnte. Überhaupt ist nun auf diese Identifikation, die offenbar in viel spätere Zeit fällt als die Abfassung der ursprünglichen alten Tiersage von Kadrū und Vinatā, nicht viel Gewicht zu legen, und ich gehe deswegen weiter.

Kadrū und Vinatā, nebst den übrigen Töchtern des Dakṣa¹, sind Gattinnen des (Prajāpati) Kaśyapa, einer mytischen Gestalt, deren Erklärung grosse Schwierigkeiten bereitet. Er ist nach dem Epos² ein Sohn des Marīci, der seinerseits ein 'geistlicher Sohn', wir möchten beinahe sagen, eine Emanation des ewigen, in sich selbst existierenden, ungeborenen Brahman ist. Ohne Zweifel ist der vedische Seher Kaśyapa, der in RV. IX, 114, 2 und in den späteren Samhitā's als eine Person der grauen Vorzeit vorkommt und in der Brāhmana- und Upaniṣad-Literatur als grosser Rṣi auftritt³, mit diesen im letzten Grunde identisch, obwohl ihnen wenige gemeinsame Züge erhalten zu sein scheinen.

Es liegt mir aber hier nicht daran, der Gestalt des vedischepischen Kasyapa und den schwer verwickelten epischen Genealogien, die sich an diesen Namen knüpfen, nachzugehen; denn das alles ist hier von weniger Bedeutung. Es birgt sich vielmehr hinter dem Prajāpati Kasyapa — in dem Epos ein Stammvater

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach MBh. I, 2509 ff. Sind sie dreizehn. Sonst wird ihre Zahl auf sechzig oder acht angegeben, vgl. HOPKINS Epic Myth. pp. 189. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hopkins l. c. p. 189 u. a.

Vgl MACDONELL & KEITH Vedic Index I, 145.

des Menschengeschlechts, und darin ist das Epos entschieden ursprünglicher als manche Stellen der Vedaliteratur — eine uralte Gestalt eines Weltschöpfers, wie wir sie sonst nur in den Mythen und Riten der Naturvölker noch vorfinden können. Diese Gestalt werde ich hier versuchen, ein wenig näher zu beleuchten.

Dass der Eigennamen Kaśyapa mit dem zuerst in AV. IV, 20, 7; VS. XXIV, 37; MS. III, 14, 18 u. s. w. auftretenden Worte kaśyapa-¹ 'Schildkröte' identisch ist, hat man wohl nie in allem Ernst bezweifelt, und verschiedene Forscher haben auch auf diese Namensgleichheit einige Aufschlüsse zu bauen gesucht.² Man hat den Namen als auf alten Totemismus u. s. w. hindeutend erklärt, was vielleicht ganz richtig sein mag; m. W. hat man aber bisher kaum die hierhergehörenden Tatsachen genugsam zusammengestellt, um daraus irgendwelche Schlussfolgerungen ziehen zu können.

Bei niedriger stehenden Völkern spielt offenbar die Schildkröte als kosmogonische Potenz eine nicht unwichtige Rolle. Nach allgemeinem Glaube der nordamerikanischen Indianer hat eine Schildkröte den Urschlamm vom Boden des Meeres aufgehoben, woraus zuerst die Erde geschaffen wurde<sup>3</sup>; auf den Rücken der kosmischen Schildkröte wurde der Schlamm gestreut, sie trägt infolgedessen die ganze Erde<sup>4</sup>; in einer Sage der Huronen<sup>5</sup> tauchen verschiedene Tiere, Biber, Moschusratte, Taucher u. s. w., um vom Meeresboden Schlamm zur Schöpfung der Erde heraufzuholen, bis es endlich der grossen Schildkröte gelingt dies zu tun; ähnliches über die Weltschöpfung erzählen auch die Irokesen<sup>6</sup>; in einer Sage der Sioux<sup>7</sup> wiederum bringen Schildkröte und Wasser-

<sup>&#</sup>x27;Über die Etymologie des Wortes kann hier nicht ausführlich gesprochen werden. Zwei Punkte scheinen mir vorläufig festzustehen: 1) kasyápa- av. kasyapa- Vd. 14, 5 zerlegt sich wohl in kasyá-pa-; was \*kasyá- ist wissen wir vorläufig nicht, es scheint aber etwa ein Reimwort zu sasyá- 'Saat, Feldfrucht' zu bilden; 2) mit kasyápà- ist nicht identisch das spätere kacchapa-, denn wir finden im Mittelindischen daneben die zu erwartende Form kassapa < kasyapa-. Vielmehr ist kacchapa- zu kaccha- 'Marschland, Morast' zu Stellen (ob dies seinerseits aus kaksa- entstanden ist, scheint mir höchst zweifelhaft, da die Bedeutungen sehr schlecht übereinstimmen).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. z. B. Oldenberg Rel. d. Veda p. 85 f.; Macdonell VM. p. 153 1. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J. G. MÜLLER Amerikan. Urreligion p. 107.

<sup>4</sup> l. c. p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hale Journal of Amer. Folklore I, 180; Dähnhardt Natursagen I, 77 ft. Vgl. auch A. Lang Myth, Ritual & Religion I, 176. 178.

<sup>4</sup> Boas Indianische Sagen p. 337.

<sup>7</sup> Meeker Journal of Amer. Folklore XIV, 161.

huhn gemeinsam Schlamm und Gras zusammen und bilden daraus die Erde - ausdrücklich wird hier auch das Menschengeschlecht als von der Schildkröte stammend dargestellt. Ein Stamm der Delaware-Indianer betrachteten als ihren Urvater die grosse, das Weltall tragende Schildkröte<sup>1</sup>, und Schildkröten-Clane finden wir nicht nur unter verschiedenen Indianerstämmen<sup>2</sup> sondern auch in Samoa.3 Aus Afrika oder Asien scheinen nach Frazer keine bestimmten Zeugnisse vorhanden zu sein, doch kommt die Schildkröte als Totem-Merkmal mehrmals vor, worüber weiter unten. Die Kalmüken glauben, dass auf dem Boden des Weltmeeres eine ungeheure Schildkröte steht, die die ganze Erde trägt und deren Bewegungen Erdbeben verursacht4; da im Lande der Kalmüken die Schildkröten wohl kaum besonders zahlreich sein können wenn sie überhaupt dort vorkommen - so haben sie womöglich diesen Glauben von südlicheren oder eventuell östlicheren Nachbarn entlehnt.5

Die Schildkröte scheint sonst auch in der Volkssage eine ziemlich bedeutende Rolle zu spielen. Dass sie göttlichen Ursprungs sei und deshalb nicht gegessen werden darf, wird aus Tonga vermeldet.<sup>6</sup> In abendländischen Sagen wird die Schildkröte einmal von der Jungfrau Maria aus zertretenen Fischen gebildet (Sage aus Galizien)<sup>7</sup>; ziemlich gewöhnlich scheint auch eine Sage zu sein, nach welcher ihre Schalen aus Backtrog, Waschtrog oder Schüsseln entstanden sind. So wird von Jesus ein unbarmherziger Bäcker in eine Schildkröte verwandelt<sup>8</sup>, was an die Verwandlung der unbarmherzigen Tochter der Bäckerin in eine Eule

<sup>1</sup> Brinton The Lenape and their legends p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Frazer Totemism and Exogamy I, 58 mit Lit. (wichtig).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> FRAZER l. c. I, 19 (sowie das Register zu diesem Werke unter 'Tortoise und 'Turtle').

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> LASCH AfRelW. V, 252; BERTSCH Weltanschauung, Volkssage und Volksbrauch, Dortmund 1910, p. 425. Ebenso verursacht nach indischem Glauben Visuu als Eber durch seine Bewegungen Erdbeben, vgl. CROOKE Pop. Religion of N. India I, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Bei den Chinesen kommt bekanntlich Divination mit Schildkrötenschalen (vgl. z. B. SBE. III, 50 ff. 104. 112. 120. 138. 140 n. 145 f. 153 f. 157 ff.; XL, 136 ff.) sowie auch aus den Bewegungen der Schildkröte (Plath Rel. d. Chinesen I, 48. 93) vor. Eine Vorstellung wie die der Kalmüken habe ich aus China nicht angeführt gesehen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Weitz Anthropol. d. Naturvölker VI, 94; Dähnhardt Natursagen III, 466.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> DÄHNHARDT 1. c. II, 84 f.

<sup>8</sup> DÄHNHARDT 1. c. II, 128 f., vgl. III, 468. 473; IV, 263.

(Hamlet, Akt IV, 5: 'They say the owl was a baker's daughter') ziemlich lebhaft erinnert.¹ Die Schildkröte ist also in diesen letzten Sagen ein böser Mensch, der zur Strase seiner Sünden in ein derartiges Tier verwandelt worden ist.² Ebenso wie über die Entstehung gibt es auch über das Aussehen der Schildkrötenschale verschiedene Sagen: nach einer Sage aus Brasilien trägt sie aus dem Rücken das Abbild eines Jaguarenschädels³; nach anderer Ansicht ist ihr Rückenpanzer einst zerschlagen oder zerstampst und dann wieder zusammengefügt oder -genäht worden, nach welcher Operation er sein jetziges Aussehen erhalten hat.⁴

Was die geistigen Veranlagungen der Schildkröte betrifft, so wird sie zwar bisweilen als dumm dargestellt: sie kriegt ihren Schweif abgehauen (in einer kreolischen Sage aus Louisiana) 5 und verliert ihre Pfeise an das Rebhuhn (Sage der Cherokee)6; in einer Fabel des Äsop (419 HALM) will sie fliegen lernen, wird vom Adler getragen und fällt herunter7; in der bekannten Fabel des Pancatantra von der Schildkröte und den zwei Gänsen, wird sie von diesen durch die Luft geführt, fällt aber ihrer Geschwätzigkeit wegen zum Boden.8 Im allgemeinen scheint aber die Schildkröte als sehr kluges und listiges Tier betrachtet zu werden. Als klassisches Beispiel darf wohl die über die Erde verbreitete Geschichte vom Wettlauf des Hasen und der Schildkröte angeführt werden. Gemäss einer Sage der Fang hat die Schildkröte als ihr besonderes Erbteil die List erhalten, nachdem sie mit grosser Klugheit drei ihr von der Göttin Nzame aufgegebene Aufgaben gelöst hat; nach anderen Sagen, die besonders in Afrika und Nordamerika zu Hause sind, überlistet die Schildkröte in ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. DAHNHARDT l. c. II, 123 ff. und besonders BRAND Observations on popular antiquities ed. HAZLITT (London 1870), p. 196 (in der von mir verwendeten Auflage von Ellis, London 1853—55, kapp ich die Stelle nicht finden)

deten Auflage von Ellis, London 1853—55, kann ich die Stelle nicht finden).

Nach Wiedemann Arch f RW. XVII, 220 A. 1 scheint die Schildkröte im alten Ägypten als böses Geschöpf betrachtet worden zu sein. Im Avesta ist sie ein daevisches Geschöpf, vgl. Bartholomæ Air. Wb. 460.

B DAHNHARDT 1. c. III, 9.

Dähnhardt, 1. c. III, 9 f. 16 f. 490.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dähnhardt 1. c. III, 52 ff.

DAHNHARDT L. C. III, 132 f.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Dähnhardt l. c. IV, 269 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tantrākhy. I, 11; vgl. darūber HERTEL Tantrākhyāyika, die ālteste Fassung des Pañc. I, 133.

<sup>9</sup> Bull. de la Soc. Neufchât. de Géogr. XVI, 208; DÄHNHARDT l. c. III, 191.

schiedenen Situationen verschiedene Tiere wie Bär, Präriewolf, Panther, Boa, Kröte u. s. w.1

Als Totemtier kommt die Schildkröte in verschiedenen Teilen der Erde hie und da vor; wie es scheint, ist sie besonders in Indien in dieser Eigenschaft häufig angetroffen worden. Geht man den Abschnitt 'Totemism in India' bei FRAZER Totemism and Exogamy II, 218-335 durch, so gewinnt man den Eindruck, als wäre die Schildkröte beinahe das am meisten vorkommende Totemtier in Indien; wir finden sie in dieser Eigenschaft unter den Gonds, in den Central Provinces, unter den Uriya, den Dhombs (bei Vizagapatam), den Kurubas, den Mogers ('Teluguspeaking fishermen of the South Canara district'), an verschiedenen Stellen der Bombay Presidency, unter den Agariyas und Ghasiyas (in Mirzapur), unter den Oraons und Mundas in Chota Nagpur sowie unter den Bedias in derselben Provinz, unter den Santals und unter den Bagdis ('a caste of cultivators, fisher and menials of Central and W. Bengal') <sup>2</sup> u. s. w. <sup>8</sup>

Nach dieser kleinen Ausweichung kehre ich jetzt zu meinem eigentlichen Thema zurück. Ich nehme dabei an, dass nicht nur Namensgleichheit zwischen dem Prajāpati Kaśyapa und der Schildkröte kaśyapa waltet, sondern auch dass man sich wirklich von Anfang an einen Weltschöpfer in der Gestalt einer Schildkröte gedacht hat, eine Vorstellung, die — wie wir eben gesehen haben — der primitiven Denkweise nicht fremd ist. 4 Sehen wir dann

DÄHNHARDT l. c. III, 50 f. 213. 335 ff. 499; IV, 184. Vgl. auch III, 16 f. 490, wo die Schildkröte ihrer List wegen bestraft wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Baines Ethnography (= GIAPh. II: 5) p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Frazer l. c. II, 223. 230. 234. 236. 243. 250. 276. 278. 281. 288 f. 290. 292. 294—299. 301. 310. Vgl. auch Crooke Pop. Rel. of N. India II, 149. 151 f. 255; an der letxten Stelle berichtet Crooke auch über die Verehrung einer Göttin Kolokumäri durch Opfer von Schildkröten, vgl. Tawney KSS. II, 271. Unter den in Indien am allgemeinsten vorkommenden 'tattoo-marks' erwähnt Crooke 1 c. II, 33 auch die Schildkröte. Dass die Schildkröte auf den Coromandel- und Malabarküsten als heiliges Tier (Totemtier) betrachtet wird bezeugt Paulinus a S. Bartholomeo Syst. Brachmanicum p. 288 n. 1; ich führe seine eigenen Worte an: 'testudo ex hodierna Indorum australium fide et superstitione mortiferum omen est. Quare plurimum ipsi conturbantur, dum testudo praeter expectationem domum aliquam ingreditur, id quod de Coromandelensibus testatur R. P. Norbertus Indicæ superstitionis satis peritus vir. Malabarenses quamvis fame torqueantur, mortem magis oppetere volunt, quam testudinis carne eam depellere'.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Dass dieser Schildkrötengott eine Schlange und ein Adlerweibchen zu Gattinnen hat, ist auch für ein primitives Denken nichts besonders auffallendes.

nach, was für Spuren eines derartigen Weltschöpfers wir im alten Inden auffinden können.

An einer bekannten Stelle des ŚBr. (VIII, 5, 1, 5) heisst es ausdrücklich, dass sich Prajāpati in eine Schildkröte verwandelte und in jener Gestalt die Wesen hervorbrachte (prajā asrjata)¹, und ibid. VII, 5, 1, 2 heisst es auch, dass die obere Schildkrötenschale den Himmel, die untere die Erde symbolisiert, eine Betrachtungsweise, die auch anderen Völkern nicht fremd ist.² In TĀr. I, 23, I ff. lesen wir folgendes³: āpo vai idam āsan salilam eva | sa prajāpatir ekaḥ puṣkaraparne samabhavat | tasya antar manasi kāmaḥ samavarttata idam srjyeyam iti | . . . . sa tapo 'tapyata | sa tapas taptvā śarīram adhūnuta | tasya yad māmsam āsīt tato 'runāh ketavo vātaraśanā rṣaya udatiṣṭhan | ye nakhās te vaikhānasāḥ | ye vālās te vālakhilyāḥ | yo rasaḥ so 'pām antarataḥ kūrmam bhūtam sarpantam tam abravīt mama vai tvanmāmsā samabhūt² | na ity abravīt pūrvam eva aham ihāsam iti etc.

'Wasser war dieses, flüssiges Element. Prajāpati existierte allein auf einem Lotusblatt. In seinem Sinne entstand der Wunsch: 'Möchte ich dieses hervorbringen' 5.... Er übte Askese; nachdem er Askese geübt hatte, schüttelte er seinen Körper. Aus seinem Fleische entstanden die Heiligen, genannt Aruna's, Ketava's, Vātaraśana's. Seine Nägel wurden die Vaikhānasa's, seine Haare die Vālakhilya's. Seine Blut (wurde) eine in den Wassern sich bewegende Schildkröte — zu ihr sprach er: 'in mir entstand Haut und Fleisch(?)' — 'Nein', sagte sie, 'schon früher war ich hier' u. s. w. Der Text ist offenbar nicht in idealem Zustand, doch hat das für den Sinn eigentlich wenig zu bedeuten. Denn der Sinn ist offenbar, dass Prajāpati, wenn er die Schöpfung aus dem Wasser bewirken will, dort eine Schildkröte vorfindet, die schon früher da war, und die als Mitwirker bei der Schöpfung betrachtet

Parallelen finden sich bei den Naturvölkern nicht selten; in einer Sage der Aino vermählt die Schildkröte ihre Kinder denen der Eule (vgl. Dähnhardt 1. c. III, 308 f. nach B. H. Chamberlain Aino Folklore).

WEBER ISt. I, 187; MACDONELL VM. pp. 151. 153; TYLOR Urgesch. d. Menschheit p. 429 f.; LASCH Arch. f. RW. V, 252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Damit hängt wohl in irgend einer Weise zusammen, dass sich in TS. II, 6, 3, 3; V, 2, 8, 4 der Opferkuchen (purodäśa) in eine Schildkröte verwandelt.

<sup>8</sup> Vgl. Muir Original Skt. Texts I2, p. 31 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zu dieser Stelle vgl. Muir l. c. 1<sup>2</sup>, p. 32 n. 53. Es ist wohl etwa zu lesen: mama vai tvam mämsam samabhüh.

<sup>5</sup> Das weggelassene Stück ist ganz irrelevant.

wird. In unserem Texte ist aber dieser wohl ursprüngliche Zusammenhang dadurch gestört worden, dass man ihn mit der ebenfalls alten Sage, wie sich Prajāpati selbst in eine Schildkröte verwandelte, kombiniert hat.

Die Schildkröte hat also von sehr alter Zeit her kosmogonische Bedeutung gehabt; sie lebt im Wasser3, aus dem Wasser ist die Schöpfung entstanden3, ihre obere und untere Schale sind der primitiven Auffassung ein passendes Bild von Himmel und Erde. Auf ihrem Rücken trägt die Schildkröte das Weltall; in den Feueraltar wird bei der Schichtung eine Schildkröte eingestopft4, was nur bedeuten kann, dass der Altar das Weltall repräsentiert, das durch die in seinem Grunde eingesetzte Schildkröte gleichsam aufrecht erhalten wird. Denn die in TS. V, 2, 8, 4 gegebene Erklärung hat offenbar keinen Wert. Diese Schildkröte nun, die als Weltschöpfer auftritt und das Weltall auf ihrem Rücken trägt. tritt uns dann in späterer Zeit als zweite Inkarnation des Visnu entgegen.5 Im Mahābhārata ist diese Verwandlung noch nicht eingetreten, denn die Riesenschildkröte, auf deren Rücken bei der Quirlung des Meeres das Weltgebirge Mandara ruht, ist im MBh. I, 18, 11 ff. noch nicht mit Visnu gleichgesetzt worden, obwohl ihm später auch diese Grosstat zugeschrieben wird.6 In Ram. I, 42, 11; VP. I, 9, 86 u. S. w. ist aber die Verwandlung schon eingetreten, indem Visnu als Schildkröte entweder den Mandara oder vielmehr die Welt auf seinem Rücken trägt; letzteres schildert z. B. Javadeva in Gitagovinda I, 2, 2 in folgenden Worten:

> kṣitir ativipulatare tava tiṣṭhati pṛṣṭhe dharaṇidharaṇakiṇacakragariṣṭhe | keśava dhṛtakacchaparūpa jaya jagadīśa hare ||

<sup>2</sup> In VS. XIII, 31 heisst sie apām patih.

<sup>5</sup> Vgl. Hopkins Epic Mythology p. 209 f.

Die Schildkröte im Wasser und Prajapati auf dem Lotusblatt erinnert ein wenig an jene Sagen der Indianer u. a., wo die Urschildkröte sich im Wasser befindet, und ein menschliches Wesen vom Himmel herunterfällt, worauf dann beide gemeinsam die Weltschöpfung bewirken (vgl. Dähnhardt l. c. I, 77 ff.).

<sup>\*</sup> Vgl, über diesen Gedanken in Indien u. a. ZIEGENBALG Genealogie d. malabar. Götter p. 101; GARBE Samkhya Phil. p. 114.

<sup>4</sup> Vgl. Weber ZDMG. XVIII, 264 A. 4; HILLEBRANDT VM. II, 164; DE GUBER-NATIS Zoological Mythology II, 365 u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. Ziegenbalg -Genealogie d. malabar. Götter p. 95; Paulinus a S. Bartholomæo Syst. Brachmanicum p. 284 ff.; E. O. Martin The Gods of India, London 1914, p. 111 f. Abbildungen der Schildkröteninkarnation findet man bei einer Menge älterer und späterer Verfasser.

<sup>21 - 20213.</sup> J. Charpentier.

'Auf deinem überaus breiten Rücken, dem von der Last der Erde mit Narbenkreisen schwer bedrückten, ruht die Erde. Keśava, der du als Schildkröte erscheinst, heil dir, Hari, Herr der Welt!' Andere Stellen aus der klassischen Literatur anzuführen hätte hier keinen Sinn, da sie nichts neues bringen. Eine Erinnerung an den früheren Zustand, wo die welttragende Schildkröte noch nicht als Inkarnation Visnu's aufgefasst wurde, hat wahrscheinlich das Mahābhārata an einer Stelle erhalten: es heisst nämlich in XII, 1715 ff., dass die wegen der Sünde der Kastenmischung in den Ozean versinkende Erde von Kaśyapa auf dem Schenkel aufrecht gehalten wird. Obwohl hier der menschlich gedachte grosse Heilige K. auftritt, liegt doch hier m. E. eine verschwommene Erinnerung an den uralten prajāpati kaśyapa, die welttragende Schildkröte, vor.

Dieser Kaśyapa nun, die uralte weltschöpfende und welttragende Schildkröte, ist nicht nur der mythische Stammvater der Schildkröten und der berühmten Brahmanenfamilie der Kasyapas1 sondern auch der Vater der Schlangen, des Aruna und des Garuda. Nun ist freilich nicht zu verneinen, dass Kasyapa im Suparnādhvāva und im Epos wohl schon anthropomorphisiert worden ist, und dass von seiner ursprünglichen Natur nichts mehr erhalten ist. Dass aber in einem alten Naturmythus die Schildkröte als Gatte einer Schlange oder eines Adlerweibchens auftreten konnte, ist nicht zu bezweifeln, denn derartige uns absonderliche Kombinationen scheinen in den Sagen der Naturvölker nicht selten zu sein. Zudem ist in Betracht zu ziehen, dass Schildkröten, Schlangen und Vögel alle 'eigeborene' (āndaja) Geschöpfe sind, was bei einer derartigen Zusammenstellung wohl mitgewirkt haben kann. Nach MBh. XII. 6334 f. ist nun Kaśyapa auch Vater des Kranichs Rājadharman2. der in einem grossen Nyagrodhabaum im Norden wohnt, und von einem bösen, undankbaren Brahmanen getötet, von Surabhi aber wiederbelebt wird. In dem sehr interessanten Prosaabschnitt MBh. III, 13331-13348 kommt der aus dem Himmel gefallene Indradyumna mit Mārkandeya zusammen nach dem Himālaya, um dort die ältesten Geschöpfe der Welt zu besuchen: das sind der Reihe nach die Eule Prāvārakarna, der Reiher Nādījangha, der als Sohn

Die Mutter heisst dort Däkeäyanī.

Das Jätaka 273 v. 3 (von Oldenberg Rel. d. Veda p. 86 angeführt) sagt ausdrücklich kacchapā kassapā honti 'die Schildkröten sind Kasyapas'.

des Kaśyapa gilt<sup>1</sup>, und die Schildkröte Akūpūra.<sup>2</sup> Interessant ist für uns in diesem Bericht, dass hier Reiher und Schildkröte neben einander wohnen, und das von ihnen letztere als die ältere bezeichnet wird; denn das wird wohl den Gedanken eingeben, dass die uralte Schildkröte Akūpāra hier eigentlich mit Kaśyapa identisch sein kann.

Dass Kaśyapa im Suparnādhyāya und später ganz und gar in menschlicher Gestalt aufzutreten scheint, habe ich schon angedeutet. Seinen Aufenthalt hat er nach dem Mahābhārata auf dem Berge Gandhamādana, nach Sup. 13, 5 scheint es, als ob er dort in der Nähe des Baumes Rauhina wohnend gedacht werde, den man sich wohl jedenfalls irgendwo im Norden (Himālaya o. a.) wachsend vorstellte. Dass Kaśyapa im Suparnādhyāya als Aristanemi bezeichnet wird, scheint nicht der Fall zu sein, da 7, 3 nicht mit Oldenberg geändert zu werden braucht³, sondern dort (und in dem interpolierten Verse 19, 5) Garuḍa diesen Beinamen führt; sonst führt aber Kaśyapa im Epos bisweilen den Namen Arisṭanemi — ursprünglich wohl einfach ein Attribut, kein Nomen proprium — oder dieser wird mit ihm identifiziert.⁴

An allen Stellen des Suparnādhyāya, wo er überhaupt auftritt, wird nun Kasyapa vielmehr Tārkṣya genannt, nämlich in 1, 5; 2, 2, 6; 7, 3; 9, 1 (in 17, 4 und 19, 5 führt dagegen Garuḍa diesen Beinamen), und in 27, 3 und 30, 4 heisst Garuḍa tārkṣyaputra. Dieser Name ist schon vedisch, scheint aber dort nicht mit Kasyapa in Verbindung gesetzt worden zu sein und lässt sich überhaupt schwierig beurteilen. In RV. I, 89, 6 — der Hymnus ist den viśve Devāh gewidmet — wird Tārkṣya Ariṣṭanemi mit Indra, Pūṣan und Brhaspati zusammen angerufen, was uns gar keine Leitung gewährt; Sāyana erklärt das Wort als tṛkṣasya putro garutmān<sup>5</sup>, was nicht zutrifft, denn als Vogel könnte er doch nicht

Vgl. HOPKINS Epic Mythology p. 184.

8 Vgl. oben p. 221 A. 3.

4 Vgl. BR. s. v. und HOPKINS Epic Mythology pp. 23. 200. Über den jainis-

tischen Aristanemi vgl. Verf. ZDMG. LXIV, 423 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schon im Nir. 4, 1 wird akūpāra als 'Schildkröte' aufgefasst; vgl. Devarāja Nir. I, p. 397, 7 ff.: kacchapo 'py akūpārah...na kūpāra akūpārah | kacchapo hi sati sambhave hradam gacchati na kūpam alpodakatvāt ||

Wer Trksa ist weiss ich nicht; der Name kommt im gana zu Pan. IV, I, 105 und bei Kaïrasvämin zu AK. III, 3, 147 vor. Mit dem in RV. VI, 46, 8; VIII, 22, 7 auftretenden Trksi, der als Träsadasyava bezeichnet wird, und von Foy KZ. XXXIV, 366 f.; MACDONELL VM. p. 149 mit Tärksya in Zusammenhang gesetzt wird, kann ich wenigstens keine Verbindung entdecken.

das Beiwort aristanemi 'mit unversehrter Radfelge' führen. Etwas weiter hilft uns aber das kleine Lied X, 178, das von einem Aristanemi Tärksva gedichtet den Tärksva preist. Denn aus dem V. 1 scheint mir doch unzweideutig hervorzugehen, dass dieser Tārksya ein Ross sein muss, obwohl Sāyana auch hier an 'trksaputrah suparnah' denkt. Dazu tritt nun das nicht zu verschmähende Zeugnis des Nigh. I, II, wonach tārksya unter den aśvanāmāni auftritt2; andrerseits aber deutet es Durga zu Nir. 10, 28 (Nir. IV, 930, I f.) als pakṣirājā garutmān aus, und nach AK. III, 3, 147 kann Tārksya sowohl 'Pferd' als auch 'Garuda' bedeuten. So haben nun BR. s. v. unzweifelhaft Recht, wenn sie 'Ross' als die früher belegte Bedeutung des Wortes annehmen; denn ein Ross ist Tärksya offenbar im Rigveda, obwohl ich weit davon entfernt bin zu glauben, dass er ein dem Trksi gehöriges Rennpferd sein soll.2 Vielmehr hat MACDONELL<sup>8</sup> Recht, wenn er meint: 'it seems on the whole probable that Tārksya originally represented the sun in the form of a divine steed'. Tārkṣya repräsentiert also das Sonnenross<sup>4</sup>, das im Rigveda unter verschiedenen Benennungen auftritt; so ist, wie ich es mit der älteren Auffassung halte, der häufiger auftretende Dadhikrā oder °krāvan nichts anderes als eine Benennung des hellweisen Sonnenrosses. Jene Meinung, die besonders durch PISCHEL<sup>5</sup> ins Feld geführt worden ist, nach der Dadhikrā einfach ein dem Trasadasyu gehöriges Rennpferd sei, hat für mich niemals etwa überzeugendes enthalten. Es fragt sich in diesem Zusammenhang, ob dieses weisse Sonnenross eine aus der indischen Mythologie spurlos verschwundene Grösse ist. M. E. ist dies kaum der Fall, denn ich möchte es in dem 10. Avatāra des Visnu, dem am Ende des Kalivuga erscheinenden Kalkin wiederfinden. Kalkin ist ein weisses Streitross, das von einem mit Krummsabel bewaffneten Brahmanen geleitet oder geritten wird. Nun führt freilich dieser Reiter oder Führer, der der Tradition gemäss als Sohn des Brahmanen Visnuyaśas in Sambhalagrāma geboren werden wird6, den Namen Kalkin; die Mahäbhāratastelle ist aber unzweifelhaft

Ygl. auch Devarāja Nir. I, 149, 1 ff. Man vergleiche auch Nigh. 5, 4 und Devarāja l. c. I, 480, 3 ff.

<sup>2</sup> So Foy KZ, XXXIV, 366 f.

<sup>8</sup> VM. p. 149.

<sup>4</sup> Vgl. MACDONELL l. c. p. 31.

VSt. I, 124. Vgl. auch Ludwig Rigveda IV, 79; v. Bradke ZDMG. XLVI, 447 ff. 462 f.; Oldenberg Rel. d. Veda p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. MBh. III, 13101 ff.; Ziegenbalg Genealogie d. malabar. Götter p. 109; E. O. Martin The Gods of India p. 117 u. s. w.

jung und auf dem Vāyupurāna gegründet1 und hat für die Bestimmung des Alters und ursprünglichen Aussehens dieses Avatāra wenig wert. Somit ist es mir noch nicht klar, ob das Pferd oder der Brahmane ursprünglich den Namen Kalkin geführt hat, zumal man nicht genau weiss, wie dieser Name zu deuten ist. Man darf aber nicht mit LASSEN<sup>2</sup> das Pferd als späteren Zusatz betrachten; dass dieses vielmehr die Hauptperson des Avatāra ist, beweist eine bei PAULINUS a S. BARTHOLOMÆO<sup>8</sup> erhaltene, auch aus anderen älteren Quellen bekannte Tradition: cum primum equus ille pede suo, quem nunc in aere suspensum sustinet, terram tetigerit, Vishnu deus in regem illum equi conductorem incarnatus incipiet punire et occidere perversos reges totumque genus humanum delere, atque terra ipsa contremiscet, evertatur et succumbet. Demnach wird man vielmehr geneigt sein anzunehmen, dass die reitende oder das Pferd führende Person ein späterer Zusatz sei, zumal man nicht darüber einig zu sein scheint, ob sie als Brahmane oder Ksatriva aufzufassen ist. Wenn ich überhaupt geneigt wäre, christlichen Einfluss auf den Hinduismus anzunehmen, so würde ich hier ein flagrantes Beispiel eines solchen Einflusses sehen: denn der Reiter auf dem weissen Pferde erinnert ganz unzweifelhaft ziemlich stark an den ersten Reiter der Apokalypse<sup>5</sup>, und gerade derartige Motive sind nicht selten von Volk zu Volk gewandert. Wüsste ich ganz bestimmt, dass die Gestalt des Kalkin in Malabar ausgebildet worden wäre, wo die Brahmanen seit ganz frühen Zeiten mit den Thomaschristen in regem Verkehr gestanden haben, so würde sich eine derartige Vermutung beinahe in Gewissheit verwandeln. Nun weiss ich aber leider darüber gar nichts, und die

<sup>1</sup> HOPKINS Epic Mythology p. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> IA. II, 1110 (vgl. GERMANN bei ZIEGENBALG l. c. p. 109).

<sup>8</sup> Syst. Brachmanicum p. 162.

<sup>\*</sup> Tatsächlich wird das Pferd bei Paulinus 1. c. tab. XXI mit aufgehobenem, rechtem Vorderbein, von einem kaatriya (er trägt jedenfalls die Brahmanenschnur nicht) geleitet dargestellt. Paulinus verweist ferner auf Sonnerat Voyage aux Indes orientales et à la Chine, Paris 1782, 8°, I, 304 und Pivat(us) Nuovo dizionario scientifico e curioso sacro-profano, Venezia 1749, VIII, 126 mit tab. XXVI fig. 2 sowie auf Beschreibungen bei Baldæus, Abr. Roger, P. Heinrich Roth S. J., Bernier u. a. Die Angaben des P. Roth finden sich bei Bernier und Kircher. Überhaupt ist bei den allermeisten älteren Verfassern Kalkin als Pferd aufgefasst (vgl. besonders Sonnerat Voyages aux Indes orientales (1782), I, 170, wo er als pferdeköpfiger Mann dargestellt wird, vgl. Vianu als Hayagrīva u. s. w.). Ein modernes Zeugnis für diese Vorstellung findet man bei Crooke Pop. Rel. II, 156.

<sup>5</sup> Kap. VI, v. 2.

Sache ist an sich wenig glaublich, da Kalkin wohl eher dem nördlichen, den Einfällen der Barbaren ausgesetzten Teile Indiens gehört; somit bleibt eine derartige Vermutung vielleicht besser bei Seite.

Von dieser kleinen Abweichung kehre ich zu Tärksya zurück. Wir haben schon flüchtig erwähnt, dass dieser auch als Vogel aufgefasst wird: in VS. XV, 18 treten Tārksya und Aristanemi neben einander als verschiedene Personen auf; der Kommentar fasst offenbar ersteren als Vogel auf. In SBr. XIII, 4, 3, 13 heisst es bei der Schilderung der Rezitationen des pāriplava von dem neunten Tage folgendermassen: tārksyo vaipaśyato rājā . . . tasya vayāmsi viśah u. s. w., und an der entsprechenden Stelle Aśv. Śr. 10, 7: tārksyo vaipaścitas tasya vayāmsi viśah. Hier wird also Tārksya gerade als König der Vögel - als ein genaues Gegenstück des späteren Garuda - dargestellt, und wenn wir die Lesart bei Āśvalāyana als die besser beglaubigte annehmen, wäre er Sohn oder Nachkomme des Vipaścit; was das aber bedeuten soll, weiss ich nicht, da V. in der vedischen Zeit kaum als Eigenname vorkommt.1 In MBh. I, 2548 werden Tärksya, Aristanemi, Garuda, Aruna, Āruni und Vāruni, in I, 4830 Tārksya, Aristanemi, Garuda, Asitadhvaja(?), Aruna und Aruni als Kinder des Kašyapa und der Vinatā dargestellt, bei Lexikographen kommt Tārksya als garudāgraja2 vor, und später wird er bekanntlich mit Garuda gleichgesetzt. Im MBh. VI, 71 soll nach BR. tārksya einfach 'Vogel' bedeuten, und bei Suśr. II, 162, 4 scheint tārksyadarśanam ungefähr mit dem sauparnam caksuh des Suparnādhyāya identisch zu sein.

Wir können also nur feststellen, dass tārksya in den ältesten Belegen etwa 'Ross' bedeutet, und speziell dann das 'Sonnenross', das das Beiwort aristanemi führt. Später bedeutet das Wort auch 'Vogel', kommt schon im SBr. als Eigenname des Vogelkönigs vor und wird schliesslich mit Garuda völlig gleichbedeutend. Wie aber die Identifikation Tārkṣya = Kaśyapa, die in Suparnādhyāya völlig klar vorliegt, zustandegekommen ist, vermag ich nicht zu entscheiden.

Der ältere Sohn des Kasyapa ist Aruna, über den wir äusserst wenig wissen. Zwei Züge, die schon oben wiederholt gestreift werden sind, werden von ihm öfters hervorgehalten: 1) er ist unvollkommener Gestalt aus dem Ei gekommen, und 2) er ist Wagen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nur zwei Lehrer im Jaim. Up. Br. führen diesen Namen (MACDONELL & KEITH Vedic Index II, 301), was natürlich nicht hierher gehört.

<sup>2</sup> Dies braucht nicht, wie BR. III, 311 meinen, = Aruna zu sein.

lenker der Sonne. Was das Epos sonst von ihm zu erzählen weiss ist äusserst dürftig. Wie man sich ihn vorstellte ist nicht bestimmt ausgesagt¹, doch scheinen Zeichen darauf zu deuten, dass man ihm am ehesten Vogelnatur zuschrieb. So ist er ja aus einem Ei geboren, Sohn der Vinatä; seine Frau heisst Śyent², und er hat mit ihr zwei Söhne, die beiden riesenhaften Geier Sampāti und Fatāyus, von denen ersterer durch die Sonne seine Flügel verbrannt kriegt und auf den Malaya herunterfällt³, Jatāyus aber bei dem Versuch Sītā aus der Gewalt des Rāvana zu befreien trotz grosser Tapferkeit endlich der Stärke des Ungeheuers unterliegt.⁴ Als Gabe bei der Geburt des Skanda bringt Aruna einen Hahn mit.⁵

Aruna kommt in der vedischen Literatur — wenn wir von dem Suparnādhyāya absehen — nicht vor. Ob er in älteren mythologischen Gestalten sein Vorbild hat, weiss ich nicht, möchte aber vermuten, dass Aruna einfach eine Hypostase des Sonnengottes ist<sup>6</sup>; übrigens mag folgendes, was ich ohne jeden Anspruch völlig fragmentarisch darstelle, beachtet werden.

Aruna ist Wagenlenker der Sonne schon im Sup. 3, 5; in RV. I, 163, 2 ist es aber der Gandharve, dem diese Funktion obliegt (gandharvó asya raśanám agrbhnāt). Aruna ist unvollkommen, d. h. als Fötus aus dem Ei gekommen, gandharva aber und garbha stehen in irgendwelchem Zusammenhang mit einander, obwohl ich diesen Zusammenhang kaum mit PISCHEL<sup>7</sup> durch ein Gleichheitszeichen ausdrücken möchte — jedenfalls nicht ehe die Frage noch gründlicher erörtert worden ist. In RV. X, 10, 4 ist ferner Gandharve offenbar — Vivasvant<sup>8</sup>, und Vivasvant wiederum scheint ziemlich deutlich mit Aruna gewisse Charakteristika gemeinsam zu haben. Denn dass Vivasvant, wenn er als Vater des Yama auch Vater des Menschengeschlechts sein muss, doch eigentlich eine Sonnengottheit ist<sup>9</sup>, bezweisle ich gar nicht. Hierin begegnet er

<sup>2</sup> Hopkins Epic Mythology pp. 23. 84. 199 f.

7 VSt. I, 77 ff.

8 GELDNER Der RV. in Auswahl II, 147.

Abbildungen des Aruna sind nicht häufig, finden sich aber in Moon's Hindu Pantheon und anderen älteren Werken.

<sup>3</sup> MBh. III, 16243 f.; Rām. IV, 60, 19 sagt statt dessen Vindhya.

<sup>4</sup> Rām. III, 50-51; vgl. dazu de Gubernatis Zoological Myth. II, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hopkins Epic. Mythology p. 228.

Vgl. auch Hopkins I. c. p. 84.

Ygl. HILLEBRANDT VM. I, 474 ff.; MACDONELL VM. p. 43; BLOOMFIELD JAOS. XV, 176 f. u. s. w.

sich mit Aruna. Ferner scheint aber nach SBr. III, 1, 3, 3 ff. 1 — und möglicherweise schon in RV. X, 72, auf welchen Hymnus ich unten in anderem Zusammenhang zurückkomme — Vivasvant besonders die Sonne als Mārttānda zu repräsentieren; ebenso wie Aruna ist Mārttānda, das achte Kind der Aditi, ohne Gestalt (avikrta) geboren, er ist ein samdegha, ein formloser Klumpen 2 — und aus diesem Klumpen machten die Āditya's den Vivasvant zurecht (vicakruh). Zusammenhänge, die vielleicht tief in sehr alter Zeit wurzeln, kann ich leider jetzt nicht näher feststellen, was hier viel zu weit führen würde.

Garuda, dessen Name am frühesten in TĀr. X, 1, 6 und im Suparnadhyāya vorkommt, vorwiegend aber der epischen Literatur angehört, wird in den eigentlichen Vedas überhaupt nicht erwähnt. Dagegen kommen schon im Rigveda die Wörter garutmant, suparna- und syena- als Bezeichnungen des somaraubenden Adlers vor, über die schon oben kurz gehandelt werden ist. Nun hat aber Johansson in seiner mehrmals zitierten Abhandlung 'Solfågeln i Indien', Upsala 1910, p. 21 ff., zu beweisen versucht, dass der Adler, der im Rigveda den Soma raubt, kein anderer ist als Visnu, und ferner dass dieser somaraubende Adler des Rigveda mit dem Garuda-Suparna des Suparnādhyāya und des Epos identisch sein muss. Eigentlich wäre also Garuda, das Reittier (vāhana) und Fahnenbild des Visnu, nichts anderes als Visnu selbst in einer seiner mannigfaltigen Erscheinungsformen. Es kann natürlich hier

¹ Vgl. Muir Original Skt. Texts IV, 12 f.; Hardy Vedisch-brahman. Periode р. 131; Däbnhardt Natursagen I. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sonderbarerweise steht bei BR. an der Stelle SBr. III, 1, 3, 3 samdegha unter 'Zweifel' verzeichnet, was geändert werden soll.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Das Wort mārttāṇda bedeutet ja spāter einfach 'Sonne'; was die Bedeutung in RV. II, 38, 8 betrifft, so deutet es Sāyaṇa als mrtād bhinnād andāt padyamānah pakṣī aus, was richtig sein wird. Es bedeutet also 'die Sonne als Vogel, Sonnenvogel'. Das Wort ist aus mrtam āṇdam abgeleitet, nicht aus mrtyu + āṇda, wie Muir Original Skt. Texts IV, 11 n. unbegreiflicherweise behauptet; nach Sāyaṇa ist mrta hier = bhinna, was ja richtig sein mag. Andererseits ist aber ein mrtam āṇdam gerade ein Ei, das so aussieht, als ob darin kein Leben wāre — wie das Ei des Aruna, das von der Mutter aufgebrochen wurde. Aruna ist also in diesem Sinn wirklich ein mārttāṇda. Vgl. auch die freilich unsinnige Erklärung in Hariv. 549: na khalv ayam mrto 'ndastha iti snehād abhāsata | ajñānāt Kaśyapas tasmād mārttāṇda iti cocyate ||. Zu mārttāṇda vgl. übrigens auch die bei Johansson Solfāgeln p. 75 A. I angeführte Literatur sowie Oldenberg Rigveda II, 476.

Vgl. p. 125 ff.

<sup>5</sup> l. c. p. 65.

nicht näher auf die ursprüngliche Natur des Visnu eingegangen werden, die noch immer der Lösung harrt, einige wenige Worte mögen aber in diesem Zusammenhang vielleicht notwendig erscheinen.

Wenn der Name Visnu wirklich, wie JOHANSSON1 meint, 'Vogel' bedeuten sollte, so läge ja die Sache viel einfacher, wir wären dann über die ursprüngliche Natur des Gottes eigentlich völlig klar; vorläufig zweifle ich aber an dieser Deutung, da m. E. etwa 'emsig, rege' das einzige wäre, was das Wort, wenn es mit ve-. vi- zusammenhängt, bedeuten könnte - eine ausgezeichnete Parallele bietet dann jisnú-'siegreich'. Dennoch bin ich eigentlich geneigt anzunehmen, dass gerade die Vogelgestalt die älteste uns erreichbare Natur des rätselhaften Gottes in sich birgt - gleichgültig dann, ob wir an einen Sonnenvogel, einen Vogel mit dem Aste des Lebensbaumes (Soma) o. ä. oder etwa einen vogelgestaltigen Urvater der lebenden Wesen denken mögen. Dass er jedenfalls früh als Sonnenvogel aufgefasst worden ist, scheint deutlich, und im Veda stellt sich Visnu uns wohl eigentlich als Sonnengott vor8 - dass aber dies deswegen gerade das ursprüngliche zu sein braucht, ist keinesfalls bewiesen. Dass man sich die Sonne als Vogel vorstellte ist uns aus so verschiedenen Gegenden der Erde wohlbekannt, dass es hier nicht weiter erörtert zu werden braucht. Daneben hat man auch die Sonne als (geflügeltes) Ross aufgefasst, und es mag sein, dass sich Spuren einer solchen Auffassung auch bei Visnu erhalten haben4; dies kann aber hier nicht weiter erörtert werden. Daneben stellte man sich nun auch sehr früh ein göttliches Wesen vor, das in unübertroffener Eile die drei Welten durchschritt; dass solches ein Vogel - das schnellste aller Tiere - sein könnte, war ein naheliegender Gedanke. Auch dachte man sich schon früh in dieser Funktion ein zwerghaftes Seelenwesen vor, dessen Ursprung und Entwicklung mir noch nicht klar zu sein scheint, das aber unzweifelhaft die Grundlage der schon im SBr. I, 2, 5, 4 erwähnten Zwerginkarnation Visnu's bildet.<sup>5</sup> Jene Tendenz des Brahmanismus, die darauf ausging, soweit mög-

<sup>1</sup> I. c. p. 72 f. Vgl. auch Bloch WuS. I, 80 f.; HOPKINS Epic Mythology p. 203 n. 1.; MACDONELL A Vedic Reader p. 31 u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Lindner Ai. Nominalbildung p. 112; Macdonell Vedic Grammar

Vgl. Macdonell VM. p. 38 ff. mit Lit. und Johansson l. c. p. 1 ff.

<sup>4</sup> Vgl. oben p. 323 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Johansson l. c. pp. 2 ff. 16 ff.

lich die lokalen Kulte der Aborigines und des niedrigen Volkes wenigstens äusserlich zu brahmanisieren, leitete allmählich dahin, dass Visnu, der schon früh neben Siva der alle anderen überragende Gott des hinduischen Pantheons wurde, allmählich die eine und die andere lokale Gottheit in sich absorbierte - Gottheiten, die eigentlich in der allerprimitivsten Betrachtungsweise eines Naturvolkes wurzelten. So ging es dem prajāpati kaśyapa, dem 'Weltschöpfer Schildkröte', über den ich oben kurz gehandelt habe; so dem varāha, dem Eber, in dessen Gestalt Prajāpati aus den Tiefen des Wassers Erde zur Schöpfung heraufbringt.<sup>2</sup> Der Fisch, der im SBr I, 8, 1, 1 dem Manu hilft, erscheint freilich erst im Epos als ein Prajapati, doch jene Tradition kann sehr viel älter sein, da Fische seit altersher in der Mythologie und dem Aberglauben verscheidener Völker eine bedeutende Rolle spielen.3 Auch die Vorstellung vom Mannlöwen (narasimha) fusst m. E. in uraltem Aberglauben, die uns in dem durch ganz Europa verbreiteten Glauben an den Werwolf entgegentreten4, obwohl wir diese Inkarnation in Indien nicht in ganz alte Zeit zurück verfolgen können. In Rāma und Krsna, Baladeva und Paraśurāma hat Visnu wiederum lokale Göttlinge, die von Anfang an womöglich menschliche Häuptlinge gewesen sind, in sich absorbiert; später wurde auch einer anerkanntermassen historischen Person, Buddha, dasselbe Schicksal zu Teil. Zahlreiche visnuitische Heilige aus früheren Jahrhunderten sind als Inkarnationen betrachtet worden, und dieser Assimilierungsprozess setzt noch immer fort, da nach CROOKE<sup>5</sup> z. B. Bhūmiya, 'a village godling', gerade in unserer Zeit auf dem Wege ist wenigstens in Patna mit Visnu identifiziert zu werden.

So stellt sich der vedische Visnu — der somaraubende Adler — als Vorstufe zu Garuda dar; seitdem die beiden soweit von einander losgelöst worden sind, dass Garuda das Reittier des Visnu geworden ist, ist dem Gotte die Vogelnatur völlig und spurlos abhanden genommen — er ist ganz und gar anthropomorphisiert

<sup>1</sup> Vgl. p. 315 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. TS. VII, 1, 5, 1 und weiter Macdonell JRAS. 1895, p. 178 ff.; HILLEBRANDT VM. II, 75; Verf. Kl. Beitr. z. indoiran. Mythologie p. 49 ff. mit Lit.

<sup>8</sup> Vgl. Crooke Pop. Rel. of N. India II, 253 f.

<sup>4</sup> Über den Glauben an Werwölfe (Manntiger) in Indien und Ostasien vgl. u. a. Oldenberg Rel. d. Veda p. 84; Crooke l. c. II, 211, 216 ff.; Skeat Malay Magic, London 1900, p. 160 ff.; Metzger Globus 44, 186 f.; Winternitz WZKM. XIV, 255 f. u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> l. c. I, 107.

worden. Denn wenn JOHANSSON l. c. p. 70 f. in dem śrivatsa, dem kaustubha, den vier Armen und dem Lotus am Nabel Spuren der ursprünglichen Vogelgestalt sehen will, so sind das leider nur geistreiche Hypothesen, die jeder faktischen Unterlage entbehren. Bei Visnu ist also nur im Garuda das Überbleibsel der Vogelgestalt zu sehen.

Die Rolle des Garuda im Suparnādhyāya braucht hier nicht weiter erörtert zu werden; in der epischen Literatur tritt er häufig auf, und zwar kommt von ihm dort etwa folgendes vor zein Vater ist Kaśyapa, seine Mutter Vinatā, sein Bruder Aruna—lauter Dinge, die schon mehrmals erörtert worden sind. Die Geschichte von seiner Geburt ist aber nicht in allen Einzelkeiten klar: nach der unzweiselhaft ältesten Form der Sage hatte Vinatā Askese geübt und infolgedessen, und weil Kašyapa mit ihr vergnügt war, gebar sie ein Ei, aus dem nach 1000 Jahren— und zwar zu der Zeit, wo Vinatā gerade in der Sklaverei schwer zu leiden hatte— Garuda geboren wurde. Später ist aber die Ge-

<sup>2</sup> Vgl. die Zusammenstellungen bei FAUSBØLL Indian Mythology p. 77 ff.; HOPKINS Epic Mythology p. 21 ff.

Der śrivatsa — von dem sich Abbildungen bei Hüttemann Bæssler-Archiv IV, 51. 54 finden - befindet sich auch auf der Brust des jainistischen Kevalin. Das Wort ist oftenbar ein Hypersanskritismus aus mi. sirivaccha-, das seinerseits aus ai érivrksa- entstanden ist; dass es von Anfang an eine stilisierte Blume darstellt, ist kaum zu bezweifeln, um welche Blume es sich aber handelt, ist mir nicht klar geworden. Als Haarwirbel auf der Brust scheint der érivatsa eigentlich dem Krana zu gehören. Dass der Gott den bei der Quirlung des Ozeans zum Vorschein gekommenen Edelstein kaustubha trägt, dari wohl kaum als besonders merkwürdig gelten; sonderbar ist nur der Name des Steines, den ich nicht zu deuten weiss. Meinetwegen liegt auch hier eine falsche Bildung vor. Was die vier Arme betrifft (vgl. auch Kirste WZKM. XVI, 73), so ist zu bemerken, dass die hinduischen Götter ja im allgemeinen eine Vervielfältigung ihrer Extremitäten zeigen (Brahma ist caturānana, Skanda sadānana, Rāvana daśānana, Siva hat vier, zehn oder sechszehn Arme u. s. w.); worauf dies beruht - spat ist die Vorstellung vielleicht auch - ist m. W. noch nicht erforscht worden. Wenn aber Visnu in seinen vier Händen Lotus, Muschel, Klubbe und Discus trägt, so darf man sich fragen, ob nicht hier Attribute vorliegen, die ursprünglich für verschiedene Avataren bezeichnend sind (Klubbe und Diskus gehören dem Krsna, möglicherweise auch Muschel, weiter sind ja Muschel und Lotus anerkamte Glückszeichen). Dass endlich Brahman auf dem aus dem Nabel entspringenden Lotus ruht, kombiniert nur die Idee von Brahman auf dem Lotus - seinem gewöhnlichen Sitz - und von Brahman aus dem Visnu entsprungen, was die Überlegenheit des letzteren Gottes in ganz besonderem Grade darlegen soll. Übrigens ist diese Idee sicher ganz spät; eine gute Abbildung findet man bei E. O. MARTIN The Gods of India p. 99.

<sup>8</sup> Sup. 20, 4.

schichte von Garuda's Geburt mit der Sage von den Välakhilya's und Indra kombiniert worden, die sich in Sup. 2, 3—6¹ und in MBh. I, 1436 ff. findet.² Dass diese Geschichte von Anfang an nichts mit der Suparnasage zu tun hatte ist wohl ganz deutlich.

Die Vālakhilya's, die uns im Suparnādhyāya später als Bewohner des Rauhina-Baums begegnen, sind dunkle Gestalten der indischen Mythologie. Die Etymologie ihres Namens ist unklar; ŚBr. VIII, 3, 4, 1 hilft nicht weiter, und auch 'glatzköpfig', wie BR. VI, 934 vermuten, kann wohl schwerlich richtig sein. Dass aber das Vorderglied des Namens mit vāla- 'Haar, Schweifhaar' zusammenhängt, scheint mir daraus hervorzugehen, weil sie nach TAr. I, 23, 38 aus den Haaren Prajāpati's - ebenso wie die Vaikhānasa's aus seinen Nägeln - entstanden sind.4 Alle Quellen stimmen darin zusammen, dass sie daumengross sind, und nach epischen und späteren Traditionen leben sie irgendwo auf oder in der Nähe der Sonne.<sup>5</sup> Aber nach anderen epischen Stellen halten sie sich auf der Erde auf; nach dem Suparnädhyäya und den damit übereinstimmenden Texten leben sie im Baume Rauhina. nach MBh. III, 10903 verrichten sie an der Ganga ihre Andacht, und nach anderen Stellen scheinen sie am Sarasvatī ihren Aufenthalt zu haben.6 Ihre Anzahl wird auf 60 000 angegeben 7, ihr Alter auf 1 000 Menschenalter. Dass sie als Seher der nach ihnen benannten Hymnen (RV. VIII, 49-59)8 betrachtet werden, braucht nicht besonders hervorgehoben zu werden.9

Die Stelle ist offenbar als späterer Zusats zu betrachten, vgl. oben p. 210 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Garuda und die Valakhilyas kommen auch in KSS. XII, 136 ff. vor, wo erzählt wird, dass die Insel Lanka auf dem von Garuda weggeworfenen Aste des Riesenbaumes aufgebaut wurde und deswegen einen hölzernen Boden hat. Sonst ist ja die puränische Tradition von der Entstehung der Lanka diejenige, dass sie aus einem vom Winde bei einem Kampfe mit Sesa losgerissenen Abhang des Himālaya stammt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Weber ISt. I, 78; Muir Original Skt. Texts I<sup>3</sup>, 31 f. (vgl. auch Dähn-HARDT Natursagen I, 18).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aber in MBh. XIII, 4124 sind sie aus Kuśa Gräsern entstanden. Nach einer anderen Stelle (vgl. Nilakantha zu I, 2572) ist vielleicht Kratu, ein Sohn Brahman's, ihr Vater.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Hopkins Epic Mythology p. 186; Crooke Pop. Rel. of N. India I, 244; Tawney KSS. I, 79 n. 2.

<sup>6</sup> HOPKINS l. c. p. 186.

<sup>7</sup> TAWNEY I. c.

<sup>8</sup> Nach Brhaddev. VI, 84 sind ihrer nur acht (RV. VIII, 49-56), was durch die kaschmirische Tradition bestätigt wird, vgl. Scheffelowitz Apokryphen p. 35 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Eine Notiz bei Albīrāni transl. by Sachau I, 395 f.: 'Nārāyana has ap-

Für die Beurteilung der wirklichen Natur der Välakhilva's haben wir in der Überlieferung wenig oder fast keine Anhaltspunkte. Fast am wichtigsten erscheint es mir, dass sie immer als daumengross dargestellt werden, denn daumengross ist das Seelenwesen das im Inneren, im Herzen des Menschen haust und sich von Existenz zu Existenz fortbewegt.1 Auch die Vaikhanasa's2 werden als daumen- oder vielmehr als bohnengross dargestellt durch die Beiwörter māsa oder māsaprastha, die sie im Epos führen; denn nach meinem Dafürhalten geht aus Kath, XX, 8 (= Kap. S. XXXII, 10) hervor, dass man das Seelenwesen, den ātman des Menschen für bohnengross hielt, da es nämlich dort heisst: ekavimsatim māsān pratinyupya purusasīrsam āharaty amedhyā vai māṣā amedhyam puruṣaśīrṣam amedhyenaivāmedhyam krīnāti. ekavimšatir bhavanty ekavimšo vai puruso; yāvān evāsyātmā tam krīnāti 'ein und zwanzig Bohnen hinwerfend bringt er das Menschenhaupt herbei; nicht opferrein sind die Bohnen, nicht opferrein ist das Menschenhaupt; mit Nichtopferreinem erkauft er so das Nichtopferreine. Ein und zwanzig sind es: der Mensch besteht aus ein und zwanzig (Componenten); wie gross das Selbst des Menschen ist, das erkauft er (damit)'. Die letzten Worte können doch, wenn sie auch ganz unbeholfen sind, nichts anderes bedeuten, als dass der Opfernde mit Bohnen kauft, weil sie gross sind wie 'das Selbst des Menschen'.4 Ferner stehen die Vālakhilya's mit der Sonne in Verbindung, sie leben auf ihrer Scheibe oder umgeben ihren Wagen; sie werden auch im Epos als marīcipāh, was ich mir als 'Sonnenstrahlen trinkend' gedeutet habe, bezeichnet. Nach Nigh. 1, 5 bedeutet aber maricipa einfach rasmi'Strahl', und Devarāja Nir. I, 37, 11 ff. sagt dazu: atra marīcišabdena maricimān sūrya ucyate . . . marīcimat sūryamandalam pānti marī-

peared at the end of the first manvantara to take away the rule of the world from the Vālakhilya(?) who had given it the name, and wanted to take it into his own hands' ist ganz verworren, da er hier Vālakhilya und Bali verwechselt.

<sup>1</sup> Vgl. Oldenberg Rel. d. Veda p. 526; Johansson Solfageln p. 9 ff. u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. über diese auch MACDONELL & KEITH Vedic Index II, 327.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Nach L. v. Schroeder WZKM. XV, 204. Die letzten Wörter von mir gesperrt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wie es sich mit Bohnen und Totenkult verhält hat L. v. Schroeder WZKM. XV, 187—212 genau auseinandergesetzt. Nach Plin. n. h. XVIII, 118 (v. Schroeder l. c. pp. 190 f. 199) befanden sich ja nach Pythagoras die Seelen der Verstorbenen in den Bohnen, was nicht als Missverständnis des Plinius ohne weiteres abgewiesen werden kann. In den ältener Upanisaden wird ja auch von einer Wiedergeburt in Bohnen u. s. w. gesprochen, vgl. Windisch Buddhas Geburt p. 74.

cipāh; als Belege führt er VS. VII, 3 an, wo devā marīcipāh vorkommen, was der Komm. durch marīcipālakāh deutet. Dann würde das Wort also etwa 'Sonnenwächter' bedeuten. Denn sei nun wie ihm wolle. Wenn die Vālakhilya's teils als daumengrosse Heilige, die auf der Sonne leben, teils sogar als Sonnenstrahlen bezeichnet werden, so möchte ich daraus schliessen, dass sie am ehesten als auf der Sonne lebende Seelenwesen zu fassen sind.<sup>1</sup> Weiter komme ich hier nicht.

Von dieser kleinen Abweichung kehre ich zu Garuda zurück. Er ist gewissermassen nicht nur ein König des Vogelgeschlechts, sondern auch der Vater aller grossen Raubvögel und besonders aller schlangenfressenden Vögel. So ist der Pfau, den er dem Skanda schenkt, sein Sohn3; darauf komme ich unten weiter zurück. Sonst werden als Namen seiner Söhne genannt Sumukha3, Sunāman, Sunetra, Suvarcas, Suruc und Subala4; sie sind alle ksatriya's, können aber, da sie ihre Verwandten, die Schlangen, verzehren, keine Brahmanen werden.<sup>5</sup> Andere seiner Söhne heissen Niśākara, Divākara u. s. w. Seitdem sich Garuda von Indra die Schlangen als Speise ausgebeten hat, ist er deren erbittertster Feind, der sie überall aufsucht und verzehrt; seine Behausung scheint er am ehesten im Himavant zu haben, obwohl ihm auch andere Heimstätten zugeschrieben werden.6 Nach der Suparnasage des Mahabharata wurde er durch freundliches Übereinkommen Vișnu's Reittier und erhielt auf dessen Standert seinen Platz; aber in V, 3683 ff. geschieht dies dadurch, dass ihn Visnu zur Strafe für seinen Übermut demütigt: er legt seinen rechten Arm auf ihn, den Garuda nicht zu erheben vermag. In V, 3741 ff. führt er den heiligen Galava herum, um ihm das Weltall zu zeigen: dabei verliert er (3873 ff.) seiner bösen Absichten wegen seine Flügel, kriegt sie aber sofort zurück, als er die Sandili verehrt.7

Wir mögen uns erinnern, dass die Sonne der höchste Ort (paramam padam) Visnu's ist, wo sich die Seeligen aufhalten. Die Jainisten scheinen diese Vorstellung von den Visnuiten entlehnt zu haben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MBh, IX, 2674.

<sup>8</sup> MBh. VI, 207.

<sup>4</sup> MBh. V, 3587.

<sup>5</sup> HOPKINS l. c. p. 22.

<sup>6</sup> HOPKINS L. c. p. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> JOHANSSON l. c. p. 72 vergleicht diese Episode mit der Ikarossage (daran erinnert nun vielmehr der Geier Sampäti im Räm., durch die Nähe der Sonne seine Flügel verbrennt und auf den Malaya fällt) und dem Vogel Phoenix. Da ich mit der ägyptischen Mythologie nicht bekannt bin, kann ich mich hier über die Phoenix-Sage nicht äussern; dennoch möchte ich glauben, dass die Sage auch mit indischen Motiven verwandt sei.

Im Rāmāyana scheint Garuda wenig hervortretend zu sein: er wendet die Schlangenpfeile des Indrajit ab und heilt Rāma und dessen Brüder<sup>1</sup>, tritt aber sonst eigentlich nur in seiner Eigenschaft als Reittier Viṣnu's auf.

Dieselbe Natur - sowie auch die, ein Feind und Vernichter der Schlangen zu sein - hat Garuda durch die klassische Literatur und später bis in unsere Zeit hinein beibehalten. Es wäre gar nicht der Mühe wert, die klassischen Belegstellen zu sammeln, da sie im grossen und ganzen alle fast dasselbe enthalten. Ich erinnere deswegen nur an ein paar bekannte Texte, wo Garuda vorkommt. Bekannt ist seine Rolle in dem Drama Nagananda des Königs Harşa, dessen Hauptzüge in der Erzählung von Jīmūtavāhana in KSS. XXII und XC (= Vetāla XVI)2 wiederkehrt; das Motiv ist das in buddhistischen (und brahmanischen) Legenden nicht seltene von der übermenschlichen Aufopferung eines Mannes, um andere Lebewesen zu erretten - hier die des Jīmūtavāhana, um die Schlangen von Garuda zu befreien. Aus dem Pancatantra erinnert man sich der Geschichte vom 'Weber als Vișnu' (Pūrnath. I, 8), worin sich ein Weber eine Maschine verfertigt, die einen Garuda vorstellt - einen Aeroplan also - um nachts eine Prinzessin als Vișnu besuchen zu können.3 In Budhasvāmin's Brhatkathäślokasamgraha V, 273 ff. tritt ein fremder (yavana) Künstler auf und verfertigt eine Flugmaschine in der Gestalt eines Garuda. In der Geschichte 'Strandläufer und Meer' (Tanträkhy. I, 10)4 hilft Garuda durch die Hülfe des Visnu (oder in einer anderen Version durch eigene Macht) dem Strandläuser seine durch das Meer geraubten Eier wiederzukriegen u. s. w.

In der Pāliliteratur kommt m. W. Garuda zeimlich selten vor. In der Jātakasammlung kommt im Jāt. 545 (VI, p. 260 f.) Garuļo (Venateyyo) dreimal in Verbindung mit den Königen der Nāgas und Gandharvas vor; weiteres bekommt man dort von ihm nicht zu wissen. Im Jāt. 536 (V, p. 424) kommt Venateyya vor, der mit einer Göttin (oder Königin) Kākāti vermählt ist und auf einer Insel mitten im Meere wohnt. Auch in der jainistischen Litera-

<sup>1</sup> Ram. VI, 50, 33 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Wilford As. Res. VIII, 343; Tawney KSS. I, 174 ff.; II, 312 ff Crooke Pop. Rel. of N. India II, 121 f.

In einem Sikh-Hymnus bei MACAULIFFE The Sikh religion VI, 87 wird auf diese Sage angespielt; dort handelt er sich aber um 'a carpenter's son'.

<sup>4</sup> HERTEL Tantrākhyāyika I, 132 f.

Der Kommentar verweist auf das Kakatijataka (III, p. 90 ff.), worauf ich unten in anderem Zusammenhang zurückkomme.

tur werden die Stellen sehr spärlich sein, wo Garuda — als Reittier des Visnu — erwähnt wird, und können hier nicht näher erörtet werden. Ein jainistisches Werk genannt *Garulovāa* erwähnt WEBER<sup>1</sup> unter den kanonischen Texten der Jaina; mir ist das Schriftchen leider nicht bekannt.

Eine Sage aus dem jetzigen Indien, worin Garuda als mitspielende Person auftritt, findet man z. B. bei HERTEL Festschr. E. Kuhn p. 56 f. angeführt.

Die Hauptcharakteristika des Garuda, die durch die ganze Sanskritliteratur wiederholt werden, sind also die folgenden:

- 1) Er ist ein riesengrosser, riesenstarker Vogel;
- 2) Er ist das Reittier des Vișnu;
- Er ist ein erbitterter Feind der Schlangen, die seine Nahrung bilden.

Auch aus späteren Beschreibungen Indiens und Darstellungen der indischen Mythologie u. s. w. lassen sich diese Züge Garuda's in Hülle und Fülle belegen. In dieser Hinsicht Vollständigkeit zu erstreben kann nicht meine Absicht sein, und ich führe hier nur einige vereinzelte Belege an, die mir zufällig präsent sind. ALBI-RUNI<sup>2</sup> sagt: 'the Lord appeared to him . . . riding on a bird called Garuda': ABR. ROGER8 bezeugt: 'dass er Garuda als das vāhana des Visnu kennt'; ZIEGENBALG erwähnt folgendes: 'ausser diesen steht auch die Figur des Vogels Garuda in allen Pagoden, als welcher Vogel für Vischnu's Gefährt gehalten wird, worauf er fahren soll, um welcher Ursache willen diese Heiden solchen Vogel sehr heilig halten und ganze Bücher über ihn geschrieben haben, in denen gewöhnlich lauter Handgriffe zu diesen und jenen verbotenen Künsten angegeben werden'. 5 PAULINUS A S. BARTHO-LOMÆO6 sagt, wo er die Namen Visnu's aufzählt: 'IX. vocatur Garudhadhvagia, quia dum e cælo suo egreditur, vehitur aquila

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ISt. XVI, 274; XVII, 13. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Transl. by SACHAU I, 114.

Den-deure ad. CALAND p. 103.

<sup>4</sup> Genealogie d. malabar. Götter p. 93.

Unter diesen Büchern versteht wohl Ziegenbalg Werke wie die Garudopanisad (vgl. Weber ISt. XVII, 161 ff.; Deussen Sechzig Upanishads p. 627 ff.); über das Garudapuräna vgl. Germann bei Ziegenbalg l. c. p. 94 A. und Winternitz Gesch. d. ind. Litt. I, 389 A. 479 f. Dieses Werk führt Albirüni l. c. I, 130 offenbar unter dem Namen Tärksyapuräna auf (auf p. 131 aber nennt er es Garudapuräna); einen Teil davon, das Visnudharmottara, soll er genau studiert haben, vgl. Bühler IA. XIX, 382 ff.; Jolly GIAPh. II: 8, p. 30 f.
6 Syst. Brachmanicum p. 80.

vel ave gaerudha dicta' und ferner¹: 'avem garudha dictam, qua Vishnu vehitur, aquilam esse putat Sonnerat, verum saltem in Malabarica non aquila sed accipiter in veneratione habetur, et dei Vishnu vectura seu vahenam dicitur'², und endlich an einer dritten Stelle³: 'aquila, nonnullis accipiter rufus, Vishnu dei vehiculum Brahmanibus Garudha et Gaeguèshvara⁴ seu dominus & princepsavium, suvarna id est coloris aurei esse scribitur, atque aeris symbolum est, quo aere Vishnu seu aqua vehitur et sursum fertur, ut iterum pluat, atque terram humore suo conservet, quod Vishnu dei officium est. Veteres nummi, quorum aliquos Bayer⁵, aliquos Thomas Hyde, et multos D. d'Hancarville⁶ exhibet, aquilam volantem, et inter nubes fulmen gestantem præ se ferunt'. T

Auch bei den asiatischen Völkern, deren Kultur und Religion von Indien aus entlehnt oder beeinflusst worden ist, kommt Garuda in Sagen und Folklore vor. Von dem *Phaya Khruth* der Siamesen und Lao ist schon oben<sup>8</sup> kurz gesprochen worden; den Malaien ist Garuda unter dem Namen *Gerda* sowohl in Dichtung wie in Volksglauben wohl bekannt: 'der Malaie von Pêrak pflegt zu sagen, wenn während des Tages die Sonne plötzlich von Wolken verhüllt wird: 'Gerda breitet seine Flügel aus, um sie zu trocknen'.<sup>9</sup> Die Vorstellung von dem Riesenvogel liegt also auch hier ganz klar vor. Bei den Mongolen kommt ein Riesenvogel *Chan-garudi* vor, über den mir aus Dähnhardt <sup>10</sup> zwei Sagen bekannt sind, die hier angeführt werden mögen:

 'Der Vogelkönig Chan-garudi sandte zwei Vögel, die Schwalbe und Beutelmeise (Parus pendulinus), und eine Biene auf die Erde, um auszukundschaften, wessen Fleisch am schmack-

<sup>1</sup> l. c. p. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich komme unten auf diese Stelle zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> l. c. p. 196 f.

<sup>4</sup> Soll offenbar khagesvara sein.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nicht in der Historia regni Græcorum Bactriani, St. Petersburg 1738.

Overfasser eines Werkes: 'Recherches sur l'origine, l'esprit et les progrès des arts de la Grèce sur les monumens antiques de l'Inde, de la Perse &c.', London 1785, das von Paulinus mehrmals sehr stark gerügt wird.

Was für Münzen hier gemeint sind, kann ich nicht erraten; aus Rapson kriege ich jedenfalls keine Belege dafür, dass solche jemals in Indien läufig gewesen sind. Von der Beschreibung würde man wohl eher auf europäische (oder vll. baktrische) Münzen raten, die natürlich mit Garuda nichts zu tun haben.

<sup>8</sup> Vgl. p. 309 f.

WINTERNITZ WZKM. XIV, 254 nach SKEAT Malay Magic, London 1900, p. 110.

Natursagen I, 333 f.; III, 26. D. zitiert nach POTANIN Očerki severozapadnoj Mongolii II, 159. IV, 175.

<sup>22 - 20213.</sup> J. Charpentier.

haftesten sei. Als sie zurückkehrten, begegnete ihnen Burchan und fragte, wessen Fleisch denn am besten schmeckte. Sie antworteten: des Menschen. Der Burchan, um die Menschen zu retten, überredete sie, dem Vogel Chan-garudi nichts davon zu erzählen. Die Vögel waren damit einverstanden. Aber weil sie der Biene misstrauten, schnitten sie ihr die Zunge aus. Sie kam zuerst an und erzählte, wie ihnen der Burchan angeraten, dem Chan-garudi, dass das schmackhafteste Fleisch die Schlange hatte.<sup>2</sup> Dann kam die Biene. Aber auf die Frage Chan-garudis konnte sie nur ein unverständliches Summen hören lassen'.

2. Diese Sage liegt, wie DÄHNHARDT bemerkt, offenbar in verdorbener Gestalt vor. Daraus ist nur zu sehen, dass Changarudi eine Schul'mus (Teufelin) geheiratet hatte, die von ihm einen Turm aus Vogelschnäbeln verlangte. Durch die Rede des Vogels Chottan šibo lässt sich aber Chan-garudi dazu bewegen, seinen Befehl, alle Vogelschnäbel abzuschneiden, zurückzurufen. [Die Fortsetzung, die unklar ist, geht uns hier nicht an.]

Aus diesen Erzählungen geht zur Genüge hervor, dass unter den Mongolen die Vorstellung eines riesenhaften Vogelkönigs, dem sie sogar den einheimischen Namen erhalten haben, geläufig ist. Die erste Erzählung ist auch deswegen von hohem Interesse, weil durch die Antwort des Vogels und das Summen (Zischen) der Biene dem Chan-garudi die Vorstellung beigebracht wird, dass das Schlangenfleisch von allen das schmackhafteste ist. Da ja dies nur eine Motivierung dafür sein kann, dass Chan-garudi nachher Schlangen zu fressen anfing, so ist es deutlich, dass auch den Mongolen die traditionelle Feindschaft zwischen Garuda und den Schlangen bekannt sein muss.

Mir fehlt es leider völlig an Kenntnissen um das interessante Thema weiter verfolgen zu können, inwieweit Garuda auch anderen asiatischen Stämmen bekannt ist.<sup>4</sup>

Wie man sich nun Garuda in Indien vorstellt, darüber bekommen wir durch Beschreibungen und Abbildungen genugsam Kunde. Das hauptsächliche ist, dass er eine Art Mischwesen sein soll — ein grosser Vogel, der z. T. Mensch ist, menschlichen Kopf

Buddha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es muss vor diesem Satze etwas ausgefallen sein; etwa: 'die Schwalbe kam zuerst an und erzählte (?)'.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dies erinnert lebhaft an das in Indien so häufige Motiv der Schwangerschaftsgelüste (dohada).

<sup>4</sup> Auf die Sagen vom Vogel Rokh komme ich unten weiter zurück.

hat1 u. s. w. So bezeugt z. B. CROOKE2, dass 'Vishnu on Garuda, half eagle and half man, is the crest of the Chandravansi Rājputs'; nach GERMANN, dem Herausgeber von ZIEGENBALG's 'Genealogie der malabarischen Götter' sollen sogar noch mehr anthropomorphische Darstellungen des Garuda vorkommen; bei ihm lesen wir nämlich: 'An den Mauern der Vischnuitischen Tempel wird häufig sein Bild gesehen, ein junger Mann in anbetender Stellung, auch das Gesicht ist das eines Menschen, nur mit einer langen Adlernase; um seinen Nacken ist oft eine Schlange als Schmuck geworfen. Bisweilen soll er auch als doppelköpfiger östreichischer Adler erscheinen'. An ein Mischwesen von Mensch und Vogel denkt wohl auch MACAULIFFE4, wenn er ihn folgendermassen beschreibt: 'Garuda or garur is represented as the vehicle of Vishnu and as having a white face, an aquiline nose and a golden body'. Zwei Abbildungen gibt MARTIN5: auf der ersten, die 'the mysterious syllable om' darstellt, sind abgebildet Brahma mit Sarasvatī und Hamsa, Šiva mit Pārvatī und Nandī und Visnu mit Laksmī und Garuda; dort sieht man Garuda in menschlicher Gestalt mit Flügeln und Adlerschnabel in anbetender Stellung. Dazu passt nun ganz gut die Beschreibung auf p. 228: 'Garuda is a mythical being half man, half bird. He is represented as having the head, wing, talons, and beak of an eagle, and the body and limbs of a man. His face is white, his wings red, his body golden'. Auf der zweiten Abbildung (p. 227) aber sieht man Garuda in vollständiger Adlergestalt ohne jede Beimischung menschlicher Züge: auf seinem Rücken trägt er Visnu und Laksmī (in doppelter Gestalt) und in seinen Krallen eine sich heftig ringelnde Cobra. Abbildungen des Garuda, sowie der ihm nahe verwandten supanna's der Buddhisten, finden sich übrigens in bekannten Darstellungen indischer Monumente hie und da und brauchen hier nicht weiter erörtet zu werden.6 In der Hauptsache stimmen sie zu dem oben Gesagten ganz gut.

Soweit über Garuda als Vogelkönig und Reittier des Visnu; nun kommen wir aber dazu, auch auf die Vervielfältigung dieses

Vgl. Johansson Solfågeln p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pop. Rel. of N. India II, 156.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. p. 94 A. Vgl. auch die ganz kurze Beschreibung bei ABR. ROGER Offene Thur p. 329.

The Sikh religion VI, 87 n. 1.
The Gods of India pp. 80. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Eine gute Abbildung in The Mythology of all races ed. by Louis H. Gray, VI (Boston 1917), p. 140 (vgl. p. 214).

mythologischen Geschöpfes, auf die Garudas einen Blick zu werfen. Im Suparnādhyāva wird immer nur von einem Garuda gesprochen und davon, das er Nachkommen erzeugt hätte, wird dort kein Wort erwähnt.1 Aber schon im Mahabharata erfahren wir mehrmals, dass er mehrere Söhne erzeugt hat, die offenbar wie er selbst Riesenvögel und Feinde der Schlangen sind. Da nun Garuda auch als grosser Raubvogel, Adler o. ä., aufgefasst wurde und mit dem Svena oder Suparna der vedischen Quellen, die nur in besonderen Fällen als speziell individualisierte Wesen aufgefasst wurden, gleichgestellt wurde, lag natürlich die Vorstellung sehr nahe, den Garuda nur als den ersten und vornehmsten, den Urvater eines ganzen Geschlechts von derartigen Vögeln aufzufassen; so hat sich aus dieser Vorstellung teils ein ganzes Geschlecht von mythologischen Wesen ausgebildet, die ihrem Urvater gleich riesenhafte Mischwesen zwischen Mensch und Vogel sind, teils hat man aber auch einen tatsächlich existierenden, in Indien lebenden Vogel mit dem Namen Garudas benannt und in diesem den Repräsentant jenes mythischen Geschlechts erblicken wollen.

Um mit der Päliliteratur den Anfang zu machen, so wird dort m. W. das Wort garula fast nie dazu gebraucht, einen Vogel von dem mythischen oder wirklichen Geschlecht der 'Garuda's zu bezeichnen. Nur an einer mir bekannten Stelle, Jät. 210, g. 2², kommt das Wort so vor — es bedeutet aber dort eher nur 'Vogel' im allgemeinen. Das Jätaka berichtet nämlich, wie ein rukkhakotthakasakuna², d. h. offenbar ein Specht, der nur an Bäume mit weichem Holz gewohnt war, sich den Kopf zerbrach, als er hartes khadira-Holz (Acacia Catechu) spalten wollte. Der Vers lautet dann folgendermassen:

acār' utāyam vitudam vanāni kaṭṭhamgarukkhesu asārakesu | athāsadā khadiram jātasāram yatth' abbhidā garuļo uttamamgam ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Freilich heisst es in 31, 1 dass er im Salmali-Baum sein Nest gebaut hat. Aus seiner Feder sind Pfauen u. s. w. entstanden (28, 1), worüber weiter unten.
<sup>2</sup> Vol. II, p. 163.

<sup>\*</sup> Warum FAUSBØLL Five Jät. p. 36 und GEIGER GIAPh. I: 7, p. 51 in kotthaka das ai. koyasti(ka) 'a small white crane' sehen wollen, ist mir unverständlich. kotthaka muss = ai. \*kuttaka (: kutt- 'spalten', vgl. z. B. tundena kottetvā Five Jät. p. 49) sein und rukkhakotthakasakuna ist ohne Zweifel mit 'Specht' zu übersetzen.

'er fuhr herum in den Wäldern, die weichen katthamga-Bäume 1 zerklopfend; dann griff er einen harten khadira an, wobei der Vogel sich den Kopf zerbrach'. Dass man das Wort hier einfach als 'Vogel' aufzufassen hat, bezeugt auch der Kommentar, indem er sagt: garulo ti sakuno² sabbasakunānam h'etam sagāravasappatissavacanam.

Dagegen scheint im Pāli supanna öfters als Gattungsname vorzukommen und bezeichnet offenbar speziell jene dämonischen, halb menschlichen, halb tierischen Wesen, die der Schlangen grimmste Feinde sind. Ich nehme nur ein par Stellen aus den Jātaka's aus, da sie für meinen Zweck völlig genügend sind. Im Jāt. 4123 wird von einem supannarājā erzählt, der diyaddhayojanasatikam attabhavan mapetvä pakkhavatehi mahasamudde udakam dvidhā katvā ekam vyāmasahassāyāmam nūgarājānam nañgutthe gahetvā u. s. w. - also ein vollständiger Garuda oder Rokh. Als sich die Riesenschlange um einen nyagrodha-Baum ringelt, reisst der Vogel diesen aus, nimmt dann Schlange und Baum zu dem kotisimbali-Baum4 mit und verzehrt dort die Schlange - deutlich Reminiszenzen der Vorstellungen von Garuda liegen hier vor. In Jat. 331, g. 45 heisst es: sabbe amitte adeti supanno uragam iva, in 400, g. 26 wiederum: ahan tam uddharissāmi supanno uragam-m-iva7; an anderen Stellen wird ganz allgemein von supannarājā und supannabhavana 'Wohnort, Welt der s.' gesprochen, z. B. Jat. 5458 u. s. w. Sehr merkwürdig sind ferner zwei Jātakas, die mit einem späteren Sagenmotiv aus Kathāsaritsagara, Sindbad's Reisen u. s. w. offenbare Verwandtschaft zeigen und deswegen später näher beleuchtet werden sollen, nämlich Kākātijātaka (327)9 und das damit beinahe identische Sussondi-

Das ist wohl ein gemeinsame Name der Bäume mit weichem Holz. Der Komm. Sagt nur: phälibhaddakasimbaliädisu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So mit Bi zu lesen; sakunesi bei FAUSBØLL ist sinnlos.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vol. III, p. 497 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zu dem *simbali*-Baume (Bombax heptaphyllum) stehen die *Supanna's* in der Pāliliteratur in deutlicher Beziehung (vgl. weiter unten). Am Berge Meru liegt der *Simbalidaho*, rund um welcher die *Supanna's* in den *Simbali*-Wäldern wohnen. Vgl. dazu Sup. 31, 1: krivā nīdam śalmalau.

<sup>5</sup> Vol. III, p. 103.

a Ibid. p. 334.

Der Komm. sagt hier einfach: garulo sappamiva; lesenswert ist auch der Komm. zu 331, 4.

<sup>8</sup> Vol. VI, p. 256 f.

Vol. III, p. 90 ff.

jātaka (360)¹; in diesen Erzählungen ist der supannarājā offenbar ein Riesenvogel, der entweder auf einem simbali-Baum weit weg im Meere (327, g. 2) oder auf einem nyagrodha-Baum auf dem Serumadīpa mitten im Ozean von heftigen Brandungen umgeben (360, gg. 1—2) wohnt, der aber nach Belieben menschliche Gestalt annehmen und unter Menschen verkehren kann, ja, sogar mit einem menschlichen Weibe ein Liebesverhältnis anknüpft. Dies alles deutet wohl auf ein dämonisches, halb-menschliches Wesen, genau von der Art wie man sich Garuda vorgestellt hat. Obwohl in gewisser Verballhornung leben also die alten mythologischen Vorstellungen in der Pālitradition fort.

In der epischen Literatur kommen, wie schon oben kurz angedeutet worden ist, insoweit mehrere Garuda's vor, als jener dort als Vater einer zahlreichen Nachkommenschaft dargestellt wird.<sup>2</sup> Darüber braucht hier nicht weiter gesprochen zu werden, da ich aus dem Epos nichts neues oder für die ganze Frage besonders beleuchtendes vorzutragen weiss.

Dieses Thema durch die puränische und klassische Litbratur zu verfolgen wäre absolut nicht der Mühe wert und hätte keinen Zweck. Ich füge also hier nur einige vereinzelte Notizen bei, die beleuchtend zu sein scheinen.

Ein Buch, das der romantischen und phantastischen Literatur der Araber und des Mittelalters sehr nahe steht und uns weiter unten nochmals beschäftigen wird, der Kathäsaritsägara, hat die Vorstellung von den Riesenvögeln, den Rokhs schon völlig ausgebildet. So wird in IX, 46 ff. die Geschichte von der Königin Mrgävatī erzählt, die während ihrer Schwangerschaft den Wunsch hegte, in einem Teiche voll Blut zu baden. Ihr Gemahl liess aber statt dessen einen Teich mit Lack füllen; wie aber die Königin darin badete, kam 'ein Vogel aus dem Geschlecht des Garuda' (garudānvayajah pakṣi, V. 48) und trug sie in dem Glauben, sie wäre ein rohes Fleichstück, in die Luft auf. In der Geschichte des Lohajangha (XII, 78 ff.)4 wird erzählt (VV. 106 ff.), wie dieser in den Leichnam eines Elefanten hineinkriecht der später von dem Strome weggeführt wird und in das Meer gelangt. Dort sieht ihn ein Vogel Garuda (pakṣī garudavamśajah, V. 113) und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. p. 187 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Норкімѕ Еріс Mythology pp. 19. 21 f.

Dieselbe Geschichte wiederum in XXX, 45 ff.
 Vgl. Verf. Paccekabuddhageschichten p. 52 ff.

<sup>5</sup> Vgl. ibid. p. 23 f.

führt ihn nach der anderen Seite des Meeres, was hier nach Lanka bedeutet. In XXXVI, 23 ff. kommt ein Garuda-Vogel (tārksyod-bhavaḥ pakṣī, V. 24) geflogen und versetzt mit seinem Schnabel dem Wunderelefanten Svetaraśmi einen derartigen Hieb, dass jener für längere Zeit betäubt wird und nur durch ein magisches Mittel wieder ins Leben gerufen werden kann. Der König Ratnādhipati treibt aber den Vogel mit seinem Ankus fort. Dass in dem vorher erwähnten Stück der Garuda einen Elefantenleichnam mit sich nimmt, hier dagegen einen lebendigen Elefanten angreift, erinnert unzweifelhaft an die Episode des Suparnādhyāya von Garuda und den beiden Riesentieren, dem Elefanten und dem Seeungeheuer. Doch ist es ja auch ganz natürlich, dass man sich eine Vorstellung von der Riesengrösse jener Vögel dadurch machen wollte, dass man sie gerade als Feinde und Besieger des grössten bekannten Landtieres darstellte.

ALBĪRŪNI, der ältere Zeitgenosse des Somadeva, spricht an einer Stelle<sup>2</sup> (nach dem Vāyupurāna) von 'the large birds called Garuda', die auf der vierten Welt (Gabhastala<sup>3</sup> oder Gabhastimat) leben.

Es sind offenbar dieselben mythischen Vogelwesen, die uns ZIEGENBALG<sup>4</sup> unter dem mir sonst nicht bekannten Namen Garuda-Gandharva's vorsührt. Zuerst erwähnt er die Garuda's 'mit Flügeln und Kronen abgebildet. Sie sind stets um Vischnu, fliegen hin und her und verrichten seinen Dienst. Die Vischnuiten sagen, dass die Garudas Vischnu's Wagen sein, darauf er zu fahren pflege'. Hier liegt also einfach eine Vervielfältigung des altbekannten Reittieres des Visnu vor. Dann führt er aber fort: 'die Gandharber haben gleichfalls Flügel und sind nach Gestalt, Amt und Verrichtungen den Garudas gleich, wie sie denn gern zusammengezogen und Garuda-Gandharbas genannt werden. Von ihnen schreibt ein Heide folgendes: 'Die Garuda-Gandharbas sind besondere Geschöpfe Gottes, welche sehr edel, vortrefflich und schön von Gott erschaffen worden. Sie sind von Brahma's Geschlecht. Ihre Leiber sind geistige Leiber, sie können sein, wo sie wollen, wo sie zu sein gedenken, da sind sie auch, sie können in wenig Zeit alle

4 Genealogie der malabar. Götter p. 236 (vgl. p. 13).

Diese Vorstellung kehrt ja in den Rokh-Sagen wieder, worüber weiter unten.

I, 231 (SACHAU).
 Gabhastala ist gewöhnlich eine Abteilung des Pātāla (vgl. Kirfel Die Kosmographie der Inder pp. 144. 146).

14 Welten durchfliegen. Ihr Amt besteht darin, dass sie Gott allezeit loben und verehren. Sie sind ohne Ruhe und ohne Schlaf. ohne Speise und ohne Trank. Ihre Verrichtungen sind Weisheit und Heiligkeit; sie sehen Gottes Angesicht und preisen ihn stets, thun auch, was er ihnen befiehlt'. Was unter diesen sonderbaren Wesen zu verstehen ist, kann ich leider nicht klarlegen; denn zwischen Garuda's und Gandharven scheint mir in der indischen Literatur keine näheren Beziehungen zu walten. Mit allem Respekt für die Kenntnisse und den Scharfsinn ZIEGENBALG's muss ich doch gestehen, dass mir die Worte des 'Heiden' ein bischen verdächtig scheinen; es wäre sehr sonderbar, wenn nicht jener Mann irgend etwas von den Engeln des christlichen Glaubens gehört hätte, was er mit seinen eigenen religiösen Vorstellungen vermischt hat. Wendungen wie iene: 'ihre Leiber sind geistige Leiber' oder 'sie sehen Gottes Angesicht' sind unserer Kirchenlehre ganz geläufig, sie scheinen mir aber im Munde eines 'indianischen Heiden' so ziemlich verdächtig. Dass ein Mann wie ZIEGENBALG, dem es einzig und allein daran lag, die für ihn allein seeligmachende Lehre zu verbreiten, an solchen Zeugnissen keinen Anstoss nahm, sie wohl vielmehr mit Freude begrüsste, ist weder zu verwundern noch zu tadeln.

Bisher haben wir uns ausschliesslich mit rein mythischen Wesen zu beschäftigen gehabt; jetzt muss aber in aller Kürze erwähnt werden, dass die Inder auch einen tatsächlich existierenden Vogel mit dem Namen Garuda bezeichnen. Besonders häufige Zeugnisse für diese Tatsache habe ich leider nicht gefunden, und aus der einheimischen Literatur ist mir sonderbarerweise keine einzige Stelle bekannt, die mit Sicherheit auf garuda in dieser Bedeutung hinweist.

Von einem lebenden Vogel — es mag unsicher sein von welchem — spricht ALBIRUNI<sup>2</sup> in folgenden Worten: 'as regards charms and incantations, the Hindus have a firm belief in them, and they, as a rule, are much inclined towards them. The book which treats of those things is considered as a work of Garuda<sup>3</sup>, a bird on which Nārāyana ride. Some people describe this bird in such a way as to indicate a Sifrid-bird and its doings. It is an

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Freilich heisst im Epos (HOPKINS Epic Mythology p. 153) ein Gandharve Suparna — das hilft aber hier kaum weiter.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 193 f. (SACHAU).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ALBIRÜNI muss offenbar hier an Beschwörungen var Schlangen, Heilung von Schlangenbissen u. s. w. gedacht haben.

enemy of fish, catching them. As a rule, animals have by nature an aversion to their opponents, and try to beware of them; here, however, there is an exception to this rule. For when this bird flutters above the water and swims on it, the fish rise from the deep to the surface, and make it easy to him to catch them, as if he had bound them by his spell. Others describe it with such characteristics as might indicate a stork. The Vāyu Purāna¹ attributes to it a pale colour. On the whole, Garuda comes nearer to a stork than to a Sifrid, as the stork is by nature, like Garuda, a destroyer of snakes'.²

Mit der Annahme des Albīrūni, der Garuda sei eigentlich ein Storch, stimmen keine anderen, mir bekannten Stellen überein. Eine gewissermassen verwandte Vorstellung finde ich nur bei Tawney angeführt, wo für eine gewisse Reiherart (Ardea Argila) — also auch für einen Stelzvogel — der Name garuda in Anspruch genommen wird.

Inwieweit nun diese Behauptung einen faktischen Grund hat, vermag ich nicht zu beurteilen; sicher ist aber, dass sonst alle mir bekannten Stellen einstimmig voraussetzen, dass der Garuda zu dem Geschlecht der Raubvögel gehört, obwohl über die Art keine vollständige Übereinstimmung zu walten scheint. Bei ABR. ROGER 4

<sup>1</sup> Die Stelle wird leider nicht angegeben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich verdanke Herrn Dr. H. S. Nyberg die folgenden Mitteilungen über den Vogel sifrid: 'das Wörterbuch Agrab almawārid (ein moderner Auszug aus dem Lisān al 'arab) s. v. sifrid: ein Vogel des hišāš Geschlechts; man hat über ihn das folgende Sprichwort: 'feiger als sifrid' — s. v. hišāš; 'kleine kriechende Tiere oder Vögelchen ('aṣāfir Plur. von 'uṣfār) oder: Vögel wie der Strauss (naʿāma), der Trapp (Otis, hubārā), die Rebhuhn (karawān); man sagt auch, dass es 'die schlechtesten' innerhalb jeder beliebigen Kathegorie bezeichnet.

Damīrī (+ 1405) in Hajāt al hajawān II, 56: 'sifrid... Meidānī tradiert nach Abā 'Ubeida, dass es ein hišāš-Vogel sei; im Sprichwort heisst es: 'feiger als sifrid'. Der Dichter sagt: 'du siehst ihn (mutig) wie ein Löwe, wenn er sich in Sicherheit befindet, aber feiger als sifrid im Streite'. Ğallharī sagt: 'sifrid ist ein Vogel, den die Leute abā mahh benennen. In Murassa' heisst es, dass abā mahh ein Beiname des qabj (Perdix) oder des 'andahb (Nachtigall) sei, und ein kleiner Vogel, den man sifrid nennt, ist einem Spatz ('usfār) āhnlich und gehört dem Geschlecht der Spatzen. Dozy Supplément I, 836 b knūpft daran die Reflexion: 'si c'est abā mahh c'est l' alouette; car Bocthor traduit ainsi ce dernier mot'.' Es scheint daraus hervorzugehen, dass die arabische Tradition kaum darin übereinstimmt, was für ein Vogel unter sifrid zu verstehen sei; jedenfalls scheinen der Spatz und andere derartige Vögelchen mit dem Riesenvogel Garuda wenig gemeinsam zu haben.

<sup>8</sup> KSS. I, p. 54 n.

Offne Thür pp. 4. 120. 386.

finden sieh mehrere Stellen, die darin übereinstimmen, dass sie den 'Garrouda' als eine Sperberart darstellen; an der ersten (p. 4) heisst es: 'welcher ist ein rother Sperber / mit einem weissen Ring um den Hals'; dann ferner (p. 120); 'es ist bey ihnen allen insgemein ein gutes Zeichen / wann der Vogel Garrouda (welches ein rother Sperber ist / mit einem weissen Ring um den Hals) oder auch der Vogel Pala vor ihnen her / über ihren Weg fliegt / von der rechten nach der linken Hand zu'; endlich auf p. 386: 'denn darum eben weil Garrouda, das Wahanam des Wistnou vom Geschlecht der rothen Sperber ist / so sind diese Vogel unter der Heyden in grossem Ansehen; und werden auch dieselbigen nicht tödten'. Mit der letzten Stelle stimmt genau eine andere bei ZIEGENBALG1: 'sonst nennen sie auch eine Art Vögel, die wie Habichte aussehen, Garudas und sagen gleichfalls von ihnen, dass sie Vischnu's Wagen seien. Solchen Vögeln darf Niemand unter diesen Heiden einiges Leid anthun, und wenn etwa Christen solche Vögel schiessen, prophezeien sie ihnen viel Unglück und Unfall'. Nach GERMANN, dem Herausgeber Ziegenbalg's2, wäre der Garuda 'ein in Südindien sehr gewöhnlicher Raubvogel, Falco Pondicherianus, von Hindus aller Klassen verehrt'. Eine nähere Beschreibung des Vogels wird hier nicht gegeben. Die ausführlichste Beschreibung gibt aber einer der vortrefflichsten Kenner Indiens, der Abbé DUBOIS<sup>8</sup> in folgenden Worten: 'the kite garuda is held in great honour, especially by the followers of Vishnu. Brahmins, after finishing their morning ablutions, will wait till they have seen one of these birds before returning to their homes. They call this a lucky meeting, and go back fully conviced that it will bring them good luck for the rest of the day. It is a common bird enough. Naturalists classify it among the eagles (the Malabar eagle), but it is the smallest of the species. It measures barely a foot from its beak to the tip of its tail, and about two feet and a half across its outspread wings. Its body is covered with glossy feathers of a bright chestnut colour; its head, neck, and breast are whitish; the ends of its wings are a glossy black; its feet are yellow, with black clows. It is a pretty and graceful bird to look at; but its

<sup>1</sup> Genealogie d. malabar. Götter p. 236.

<sup>2</sup> l. c. p. 93 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hindu Manners, Customs and Ceremonies ed. BEAUCHAMP, Oxford 1899, p. 646 f. Eine sehr oberflächliche Wertschätzung der älteren Literatur über Indien hat MAX MÜLLER in seiner Vorrede zu diesem Buche gegeben. MARTIN The Gods of India p. 236 f. muss aus einer anderen Übersetzung von Dubois zitiert haben.

offensive odour renders a near acquaintance unpleasant. It utters a harsh, shrill, quavering cry like kra! kra! the last note of which is prolonged into a mournful wail. Though apparently strong and vigorous, it never attacks any bird larger than itself that would be likely to offer resistance. Indeed its timid and cowardly nature makes one doubt whether it really does belong to the same species as the king of the feathered tribe. It wages perpetual war upon lizards, rats, and especially snakes. When it espies one of the last-named, it swoops down upon it, seizes it in its talons, carries it up an enormous height, and then lets it drop. Following swiftly, it picks it up again, killed of course by its fall, and flies off with it to some neighbouring tree where it may be devoured at leisure. Probably out of gratitude for the services rendered by this bird in ridding the country of reptiles, the Hindus have erected shrines in its honour, just as the Egyptians, from a similar motive, placed the ibis among their tutelary deities.

The garuda also feeds on frogs and any small fish that it can seize in shallow water. Moreover, it does not show much consideration for the poultry-yards of its worshippers, on which it often makes a raid. But its cowardice is such that an angry hen defending her chickens can easily put it to flight, and only the chickens which have imprudently wandered from their mother's side are likely to fall in its clutches. Protected by superstition, the bird has no fear of man; it may often be seen on the roof of a house, or in some frequented place. Sunday is the day especially devoted to garuda-worship. I have often seen Vishnavites assembled together on that day for the express purpose af paying it homage. They call the bird around them by throwing pieces of meat into the air, which the birds catch very cleverly with their claws.

To kill one of these birds would be considered as heinous a crime as homicide, especially in the eyes of the followers of Vishnu. If they come across one that has been accidentally killed, they give it a splendid funeral.'

Wir haben also hier eine erschöpfende Schilderung des Aussehens und der Lebensgewohnheiten des Vogels garuda — gleichgültig ob nun dieser Falco Pondicherianus heissen oder vielmehr dem Geschlecht der Weihe<sup>1</sup> zugezählt werden muss. Warum nun

DUBOIS spricht ja von 'the kite garuda'. Nach JERDON The Birds of India, Calcutta 1862, I, 101 ff. gehört der garuda wirklich zu den Milvinæ, nur soll er am ehesten Haliastur indus BODD. heissen (andere Namen sind Falco, Haliaëtus oder Milvus pondicerianus, anderswo habe ich auch Haliastur garuda

der Name des mythischen Riesenvogels gerade diesem ziemlich unbedeutenden Vogel zugelegt worden ist, weiss ich leider nicht

gefunden). Im südlichen Indien heisst dieser Vogel Garuda oder Garud-alawa, Garuda-mantaru, in Bengalen Sunker chil 'Shiva's kite' oder Dhobia chil 'the washerman's kite'; daneben gibt JERDON als Sanskritname Khemamkari an, was zu der Angabe ksemankari 'Falco pondicherianus' bei BR. stimmt. Die Europäer in Indien nennen ihn »Brahminy kite'. Um neben der guten Beschreibung bei Dubois auch die eines Naturalisten zu stellen, lasse ich hier die bei Jerdon im Auszug folgen: 'adult, head, neck, and body below as far as the middle of the abdomen white, with longitudinal narrow streaks of dark brown; the rest of the plumage rich chestnut rufous, darkest on the interscapulars and back; quills black, chestnut internally, towards the base; tail paling towards the tip inches. Length 21 inches; wing 16 3/4; extension 4 1/2 feet . . . . The young bird is pale brown, the feathers of the head, neck and lower parts lighter, streaked, and the upper feathers spotted fulvous or whitish; the tail is dingy, with a tinge of maroon. The wings reach somewhat beyond the end of the tail . . . . The Brahminy kite is found throughout all India, abundant on the sea coasts, and in the vicinity of lakes and wet cultivation: rare in the dry planes of Central India and the Deccan. Colonel Sykes says that it 'usually sizes, whilst on the wing, but occasionally dips entirely under water, appearing to rise again with difficulty'. This I have never witnessed, nor has anyone I have questioned on the subject, and their name is legion. . . . . . From my own observations it certainly prefers aquatic food, and is most numerous in the vicinity of sea-shores, large rivers, tanks, and rice cultivation. About large cities and towns, and where there is much shipping, it gets its chief food from garbaye and offal thrown overboard, or, occasionally, from what is thrown out in the streets and roads. Near large rivers or lakes it manages to pick off the surface of the water small fishes or a prawn occasionally; but its chief food, away from towns and cantonments, is frogs, and crabs, which abound in all rice fields, and the remains of which last, picked clean, may be found so abundantly along the little bunds that divide the fields from each other. It will also eat water insects, mice, and shrews, and young or sickly birds; and many a wounded snipe I have seen carried off by the Brahminy kite. In wooded countries I have seen it questing over the woods, and catching insects, especially large Cicadæ, and I have also seen it whip a locust off standing grain. Now and then it gives hot chase to a crow, or even to a common kite, and forces them to give up some coveted piece of garbage or dead fish; when thus employed, it exhibits considerable speed and great energy. It is much on the wing, soaring lazily about cantonments, or up and down rivers; but after a time seats itself on some palm or other tree: on the mast of a ship, and even on the ground. Near cities it is very tame, and I have often seen one catching fish thrown up to it by some pious Hindoo. It is said sometimes to carry off young chickens and pigeons, but I have not myself witnessed this. If the food it has seized be small, it devours it as it flies; but if large, it generally sits down on the ground or the bund of a paddy field, or carries it off to a lofty tree.

The Brahming kite breeds on trees, in February or March, making a not very large nest of sticks, sometimes lined with mud, and laying generally only two eggs, which are sometimes dirty white, at other times white with a few zu sagen, da ich es in keiner mir vorhandenen Quelle angedeutet finde.

Dass der garuda-Vogel (Haliastur indus BODD.) also den Hindus als heilig gilt, nicht beschädigt oder getötet werden darf und von frommen Leuten mit Fleisch und Fisch gefüttert wird, geht aus den eben angeführten Stellen bei ABR. ROGER, ZIEGEN-BALG, DUBOIS und JERDON zur Genüge hervor. Ebenso bezeugt DUBOIS, dass besonders der Sonntag als heiliger Tag des Garuda gilt. Über Verehrung des Garuda weiss ich sonst aber wenig zu sagen. Nach MARTIN1 'Garuda is worshipped at the great festivals before the different images of Vishnu, but he has no separate time of worship. His image is placed in temples dedicated to various forms of Vishnu. To this day superstitious Hindus repeat the name of Garuda three times before going to sleep at night as a safeguard against snakes'.2 Ferner bezeugt CROOKE3, dass bei dem Fest Nagpanchami auch dem Garuda als Feinde der Schlangen - wenigstens in Nepal - Verehrung gespendet wird. Dass Garuda als Schutzherr gegen Schlangengefahr verehrt wird ist wohlbekannt; an dieser Stelle gehe ich nicht weiter darauf ein, werde aber unten, wenn ich auf die Verbindung zwischen Garuda und den Pfauen zu sprechen kommen werde, etwas darüber zu sagen haben.

TAWNEY<sup>4</sup> hat ohne Zweisel mit Recht darauf hingewiesen, dass ein 'Wundervogel' bei den meisten Völkern und Zeiten eine geläusige Vorstellung ist. Er zählt dort als solche mythischen Vögel neben Garuda auf 'the Eorosh of the Zend, the Simoorgh

rusty brown spots. In the Carnatic it generally selects a palm tree to build in.... It has a peculiar, rather wild, squeal; but it is not so noisy a bird as its more plebeian relation, the Parriah-kite (Milvus Govinda Sykes). It is, as is well known, sacred to Vishnu; hence the name of Brahminy kite given it by Europeans in India. The Mussulman name Rumubarik, or lucky face, arises from an idea that when two armies are about to engage, the appearance of one of these birds over either party prognosticates victory to that side'.

Nach JERDON l. c. I, 242 heisst ferner 'the great or rhinoceros horn-bill' (Homraius bicornis (L) BONAP.) im Kanaresischen *Garuda*, im Mahrattischen *Garur*; weiteres ist mir darüber nicht bekannt, vgl. aber Sir W. Jones' Works VIII, 689 (London 1801).

<sup>1</sup> The Gods of India p. 230 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Den Inhalt des Gebets an Garuda gibt Dubots Hindu Manners p. 251 f. an.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Popular Rel. of N. India II, 138.

<sup>4</sup> KSS. I, 54 n.

of the Persians, the Anka of the Arabs, the Kerkes of the Turks. the Kirni of the Japanese, the sacred dragon of the Chinese, the Griffin of Chivalry, the Phoenix of the classical fable, the wise and ancient bird that sits upon the ash Yggdrasil of the Edda. and according to FABER with all the rest is a misrepresentation of the holy cherubim that guarded the gate of Paradise'.1 Die Vermutung von FABER ist wohl direkt abzuweisen, denn es können natürlich jedenfalls weder Inder noch Chinesen oder Japaner eine derartige Vorstellung aus der biblischen Literatur geholt haben. Vielmehr ist wohl eine derartige Idee - hie und da vielleicht durch gewisse natürliche Phänomene unterstützt - selbständig bei verschiedenen Völkern entstanden und entwickelt worden. Hier kann selbstverständlich keine allgemeine Untersuchung über diese Vorstellungen bei allen Völkern folgen - es fehlen mir leider dazu völlig Materialien und Kentnisse. Es mag nur ein einziges Detail herausgenommen und etwas näher beleuchtet werden, da in diesem Falle, wie ich glaube, indische Vorstellungen auch ausserhalb Indiens mitgespielt haben; ich werde im folgenden ein paar Worte über die arabischen Überlieferungen über Vogel Rokh zu sagen haben, in dem ich am ehesten einen Nachkommen des Garuda sehen möchte.

Da mir Kentnisse im Arabischen fehlen, ist es natürlich nicht meine Absicht, das Rokh-Motiv durch die arabische Literatur zu verfolgen.<sup>2</sup> Ich kann hier nur einzelne Punkte hervorheben, wo mir arabische und indische Überlieferung sich näher zu berühren scheinen.

Die ältesten Spuren einer Rokh-Sage scheinen im Jātaka vorzuliegen. Im Kākātijātaka (327)³ wohnt ein supanņarājā irgendwo auf einer Insel im fernen Ozean in einem simbali-Baume — das geht deutlich aus V. 2 hervor, der so lautet:

katham samuddam patari katham patari kebukam katham satta samuddāni katham simbalim āruhi.

Dieser Rokh, wie wir ihn der Kürze halber nennen können, nimmt menschliche Gestalt an und raubt die Königin des Brahma-

¹ TAWNEY verweist hier auf WILSON Essays I, 192 f.; in der mir zugänglichen Auflage dieses Werkes finde ich an jener Stelle nichts darüber.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> HEWITT History and chronology of the myth-making age, London 1901, p. XVI sagt rukh 'the bird of the breath' (ruakh); ob dies richtig ist, weiss ich nicht zu beurteilen.

Vol. III, p. 90 ff.

datta in Benares fort; ein Musiker, namens Natakuvera, erhält vom Könige den Auftrag, den Wohnort der Königin ausfindig zu machen. Ihm gelingt es, zur Wohnung des Rokh zu gelangen, indem er sich unter dem Flügel des Ungeheuers verbirgt und in dieser Weise von jenem hin- und hergetragen wird. Im Jataka 3601 heisst der König von Benares Tamba, die Königin Sussondī. Auf dem Nāgadīpa (Insel der Schlangen), der damals Serumadīpa hiess. wohnt ein Rokh, der nach Benares geht und die Königin wegführt. Ein Musiker, namens Sagga, erhält den Auftrag, nach der Königin zu suchen, und begibt sich zuerst nach Bharukaccha. Dort bereiten sich eben gewisse Kaufmänner nach Suvannabhūmi (Malacka, die Chersonesus aurea der Alten) zu gehen und Sagga wird im Schiff mitgenommen. Sie erleiden aber Schiffbruch, und Sagga schwimmt, sich an einem Balken festhaltend, nach dem Nagadīpa, wo er in einem grossen Bananenbaume die Behausung des Rokh vorfindet. Nach anderthalb Monaten wird er von indichen Kaufmännern, die um Holz und Wasser zu holen bei der Insel gelandet sind, abgeholt und nach Hause geführt.

Diese Erzählungen sind für die Rokh-Sage von Gewicht: in den späteren Vorstellungen vom Vogel Rokh wird dieser immer als irgendwo auf den Inseln des fernen Ozeans lebend gedacht. Und die Lokalität scheint man sich im allgemeinen als irgendwo im fernen Osten, gerade in der Nähe der Straits Settlements und der Sunda-Inseln liegend vorgestellt zu haben. Demnach haben wir es wohl hier vom Anfang an mit Märchen, die irgendwo in den Hafenstädten (des südlichen) Indiens oder eventuell auf Ceylon² entstanden sind, zu tun, was die Jätakatexte an die Hand zu geben scheinen. Die Riesenvögel sind aber von Anfang an mit dem mythischen Riesenvogel Garuda der Inder identisch.

Auf seiner zweiten Reise wird Sindbad<sup>3</sup> in schlafendem Zustande von seiner Mannschaft auf irgend einer schönen Insel — wohl des indischen Ozeans, wohin ja die Seereisen der Araber sich zu dieser Zeit meistens richteten — verlassen. Dort bekommt er einen ungeheueren weissen Gegenstand zu sehen, der bei näherer

Vol. III, p. 187 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach Rachid Eddin (Bibl. Index . . . by H. M. ELLIOT I, 44) angeführt bei Cordier Odoricus (= Recueil de voyages X) p. 138: 'Sarandip . . . is called in the language of Hind Sankaladip, i. e. the sleeping place of the lion . . . and even the Rutch is said to be there'.

<sup>8</sup> Ich benutze im folgenden Lane the Arabian Night's Entertainments III (London 1841). Über das Alter der Reisen Sindbad's vgl. WALCHENAER Nouvelles Annales des Voyages LIII, 6 ff.

Musterung etwa fünfzig Fuss im Umkreis misst und aussen ganz glatt und ohne Öffnung ist. Auf einmal verfinstert sich die Sonne, was dadurch geschieht, dass ein ungeheuerer Riesenvogel geflogen kommt und das Licht verbirgt. Sindbad glaubt mit Recht dass dies ein von anderen Seeleuten besprochenes Ungeheuer sein müsse: 'I remenbered a story...that there is, in certain of the islands, a bird of enormous size, called the rukh, that feedeth its young ones with elephants'. Der Riesenvogel lässt sich dann auf das weisse Ding — sein Ei — nieder. Mit sonderbarer Geistesgegenwart macht Sindbad seinen Turban los, knüpft sich mit demselben an dem Beine des Rokh fest und wird am nächsten Tage von dem Vogel nach einem fernen Lande geführt.¹

Dass diese Sage mit den oben angeführten Jätakatexten bestimmte Ähnlichkeit zeigt ist offenbar: der Rokh haust offenbar auf einer Insel, die doch irgendwo im indischen Ozean liegen muss; und Sindbad wird durch den Riesenvogel selbst von dort weggeführt, genau in derselben Art wie im Kākātijātaka der Natakuvera durch den Suparna zu und von der fernen Insel geführt wird. Indem ist zu beachten, dass der Rokh hier als Vernichter von Schlangen dargestellt wird, was ja zu Garuda und den Suparna's vorzüglich stimmt. Ferner erzählt ja Sindbad, dass der Rokh seine Jungen mit Elephanten füttert; und in derselben zweiten Reise<sup>2</sup> wird erzählt, wie das Rhinozeros ihn auf sein Horn spiesst<sup>8</sup>, worauf dann beide durch den Rokh festgenommen4 und seinen Jungen als Speise gebracht werden. Dies erinnert uns unzweifelhaft an die Geschichte von Garuda und den zwei Riesentieren im Suparnādhyāya, und obwohl natürlich eine derartige Sage sehr wohl unabhängig an verschiedenen Lokalitäten entstehen könnte, ist doch der Gedanke an Abhängigkeit der arabischen Erzählung nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieses Land zeigt Überfluss an Schlangen, aber auch an Diamanten, die die Kaufmänner durch Herabwerfen von Viehkörpern, die dann durch grosse Adler oder Geier heraufgeholt werden, zu erbeuten wissen. In dem trefflichen Buche von Hole Remarks on the Arabian Night's Entertainments, London 1797, p. 54 ff. wird diese Geschichte näher beleuchtet; Hole deutet an Golcondah als Schauplatz dieses Abenteuers. Vgl. auch Yule Travels of Marco Polo II, 295 ff., der diese Vermutung bestätigt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> LANE l. c. III, 22 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dies gründet sich auf antiker Überlieferung, vgl. Plin. n. h. VIII, 20; Aelian Nat. An. XVII, 44; Diod. Sic. III, 2 (HOLE Remarks on the Arabian Nights' Entertainments p. 61 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. die persische Abbildung, die bei Lane 1. c. III, 90 und YULE Travels of M. Polo II, 349 sich findet.

ohne weiteres abzuweisen, da ja offenbar der Rokh in näherem Verhältnisse zu den Suparnasagen steht.

Auch auf seiner fünften Reise kommt Sindbad mit dem Vogel Rokh in Verbindung, und zwar in eine sehr unangenehme. Nachdem sein Schiff von El-Basrah aus von Land zu Land und von See zu See passiert hat, kommt es endlich zu einer menschenleeren Insel, wo die Seeleute das Ei eines Rokh antreffen. Den Warnungen des Sindbad nicht gehorchend zerhauen sie es und töten und verzehren den jungen Vogel. Nachher kommen aber die beiden alten Vögel herbei, holen in ihren Krallen grosse Felsenstücke und lassen sie über das Schiff herunterregnen, das natürlich zerbricht. Auch hier halten sich also die Riesenvögel auf fern entlegenen Inseln offenbar im Indischen Ozean - auf. HOLE1 weist diese Geschichte bei einem arabischen Schriftsteller Damīrī († 1405) aus BOCHART nach; interessanter ist, dass schon Lukian vera hist. l. II, 40 von einem riesengrossen Königsfischer erzählt, dessen Ei, wenn es zerhauen wurde, einen jungen Vogel enthielt, der grösser war als zwanzig Geier.2 Schon in der antiken Welt waren also derartige Geschichten von Riesenvögeln nicht unbekannt.3

Neben diesen Geschichten aus Sindbad mag nun passenderweise eine aus dem Kathäsaritsägara, das ja den arabischen Märchen in mehrfacher Hinsicht nahe steht, hier folgen. In XXVI, I ff.<sup>4</sup> wird erzählt, wie der Brahmane Śaktideva, der nach der goldenen Stadt sucht, von einem Fischer Satyavrata auf der Insel Utsthala ermahnt wird, mit ihm zusammen nach der Insel Ratnakūţa zu

<sup>1</sup> l. c. p. 144 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> l. c. p. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Der Text bei Lukian lautet folgendermassen: περὶ δὲ τὸ μεσονόκτιον γαλήνης οὕσης ἐλάθομεν προσωκείλαντες άλκυόνος καλιᾳ παμμεγέθει σταδίων δὲ ἐξήκοντα ἦν αὐτἢ τὸ περίμετρον ἐπέπλει δὲ ἡ άλκυὼν τὰ ἀὰ θὰ θάλπουσα, οῦ πολὸ μείων τῆς καλιᾶς καὶ δὴ ἀναπταμένη μικροῦ μὲν κατέδυσε τὴν ναῦν τῷ ἀνέμφ τῶν πτερῶν. ἄγετο γοῦν φεύγουσα γοερὰν τινα φωνὴν προϊεμένη ἐπιβάντες δὲ ἡμεῖς, ἡμέρας ἤδη ὑποφαινούσης, ἐθεώμεθα τὴν καλιὰν σγεδία μεγάλη προσεοικοῖαν, ἐκ δένδρων συμπεφορημένην. ἐπῆν δὲ καὶ ικὰ πεντακόσια, ἔκαστου αὐτῶν χίου πίθου περιπληθέστερον. ἤδη μέντοι καὶ οί νεοττοῖ ἔνδοθεν ἐφαίνοντο καὶ ἔκρωζον. πελέκεσι γοῦν διακόψαντες ἔν τῶν ικῶν νεοττὸν ἄπτερον ἐξεκολάψαμεν εἴκοσι γυπῶν άδρὸτερον. Es kommt mir als unzweifelhaft vor, dass die allgemeine Struktur dieser Erzählung mit derjenigen bei Sindbad so ziemlich genau übereinstimmt; da es nun wohl kaum denkbar ist, dass Lukian die ursprüngliche Quelle der arabischen Geschichte wäre, so kann man wohl die Vermutung kaum unterdrücken, dass der Grieche und der Araber hier durch verschiedene Zwischenstufen auf eine gemeinsame Urquelle zurückgehen, die dann wohl in Indien zu suchen ist.

<sup>4</sup> Übersetzt bei TAWNEY KSS. I, 220 ff.

<sup>23 - 20218.</sup> J. Charpentier.

fahren, um dort nach dem Gegenstand seines Suchens Erkundigungen einzuziehen. Wie sie nun mitten im Ozean sind, bemerkt Saktideva in der Ferne einen Gegenstand, über dessen Natur er den Satyavrata befragt; dann lautet der Text weiter so:

tatah Satvavrato 'vädid asau deva¹ vatadrumah | asvāhuh sumahāvarttam adhastād vadavāmukham | 10 | | etam ca parihrtyaiva pradesam iha gamyate | atrāvartte gatūnām hi na bhavaty āgamah punah | | 11 | | iti Satyavrate tasmin vadaty evāmbuvegatah2 | tasyām eva pravavrte gantum tadvahanam diśi | 12 || tad drstvā Šaktidevam so punah Satyavrato 'bravīt | brahman vināśakālo 'yam dhruvam asmākam agatah | 13 | yad akasmāt pravahanam pasyātraiva prayāty adah3 | śakyate naiva roddhum ca katham apy adhunā mayā | 14|| tad āvartte gabhīre 'tra vayam mrtyor ivānane | ksiptā evāmbunākrsya karmaneva baliyasā | 15 | etac ca naiva me duhkham sariram kasya hi sthiram | duhkham tu yan na siddhas te krcchrenāpi manorathah | 16| tad yāvad vārayāmy etad aham pravahanam manāk | tāvad asyāvalambethāh śākhām valataror drutam | 17 || kadācij jīvatopāyo bhaved bhavyākrtes tava | vidher vilāsān abdhes ca tarangān ko hi tarkayet | 18 || iti Satyavratasyāsya dhīrasattvasya jalpatah [ babhuva nikate tasya taroh pravahanam tatah // 19// tat kşanam ca krtotphālah Śaktidevo visādhvasah / prthulām agrahīc chākhām tasyābdhivatašākhinalı || 20 || Satyavratas tu vahatā dehena vahanena ca | parārthakalpitenātra viveša vadavāmukham | 21 | Šaktidevaš ca šākhābhīh pūritāšasya tasya sah / āśrityāpi taroh śākhām nirāśah samacintayat || 22 || na tāvat sā ca Kanakapurī dṛṣṭā mayā purī | apade naśyatā tūvad dūśendro 'py eṣa nūśitalı | 23 | yadi vā satatanyastapadā sarvasya mūrdhani | kāmam bhagavatī kena bhajyate bhavitavyatā || 24|| ity avasthocitam tasya tataś cintayatas tadā | viprayūnas taruskandhe dinam tat paryahīyata | 25 | |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So zu lesen statt des Sinnlosen devo bei Durgaprasad.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Lesart bei Durgaprasad bestätigt die Vermutung bei Tawney I, 220 A. 3.

<sup>\*</sup> TAWNEY will dies ohne Not in adhah ändern.

sāyam ca sarvatas tasmin sa mahāvihagān bahūn l vatavrkse pravišatah šabdāpūritadiktatān || 26 || apaśyat prthutatpaksavātadhūtārņavormibhih | grdhrān paricayaprītyā krtapratyudgamān iva | |27 | | tatah śākhāvilīnānām sa tesām paksinām mithah | manusyavācā samlāpam pattraughais chādito 'srnot | 28 | | kaścid dvīpūntaram kaścid girim kaścid digantaram / tadahascaranasthanam ekaikah samavarnayat | 29 | | ekas ca vrddhavihagas tesām madhyād abhāsata | aham vihartum Kanakapurim adya gato 'bhavam | 30 || prātah punas ca tatraiva gantāsmi caritum sukham | śramāvahena ko 'rtho me vidūragamanena hi || 31 || ity akāṇdasudhāsārasadršenāsya paksinah | vacasā śāntatāpah sañ Chaktidevo vyacintayat | 32 | | distyā sāsty eva nagarī tatprāptyai cāyam eva me / upāyah sumahūkāyo vihago vāhanīkrtah | 33 | | ity ālocya śanair etya tasya suptasya paksinah | prsthapaksantare so'tha Saktidevo vyaliyata | 34 || prātas cetas talas teşu gateşv anyeşu pakşişu | sa paksī daršitāścaryapaksapāto vidhir yathā [| 35 || dattūskando vahan prethe saktidevam alaksitam | ksanād agacchat Kanakapurim tām caritum punah | 36 | tatrodyānāntare tasminn upaviste vihangame | sa Śaktidevo nibhrtam tasya prsthād avātarat | 37 |

Es kehren also hier die charakteristischen Züge der Sage wieder: auf einem Baume¹ mitten im Meere hausen riesengrosse Vögel; ein Mann erleidet Schiffbruch, gelangt zur Insel und kommt durch seine Geistesgegenwart mit Hülfe eines Vogels von dannen. Die 'goldene Stadt' (Kanakapuri) des Somadeva gehört natürlich der Phantasie an; unmöglich ist aber nicht, dass hier eine freilich vage Reminiszenz an die goldene Chersonesus (Suvarnabhūmi) des Jātaka voliegen könnte.

Eine ganz ähnliche Erzählung findet sich bei einem Zeitgenossen des Somadeva, dem Jainisten Devendragani, der im Jahre
1073<sup>2</sup> seinen Sukhabodhä genannten, der Sisyahitä des Säntisüri
(† 1040) nachgebildeten Kommentar zum Uttarädhyayana beendete.
Im Kommentare zu Uttar. XVIII, 48 findet sich die Erzählung,

<sup>1</sup> Hier wie im Jātaka 360 ist dieser ein nyagrodha.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Verf. ZDMG. LXVII, 665 (mit Berichtigung zu JACOBI Ausg. Erz. p. VII).

die bei JACOBI Ausg. Erz. p. 28 ff. unter dem Namen Udāyana veröffentligt worden ist.1 In der Einleitung dieser Erzählung tritt auf der Goldschmied Kumaranandi aus Campa, der nach Weibern äusserst lüstern ist. Feen, die auf der Insel Pancaselaya im Ozean wohnen, beschliessen, ihn zu ihrer Wohnung zu locken und zeigen sich ihm in dieser Absicht. Nun verspricht Kumäranandī jenem Manne, der ihn nach Pancaselaya führen kann, viel Geld; ein alter Mann unternimmt es, und sie schiffen sich ein.2 Dann setzt der Text fort: jahe duram samudde gao tahe therenam bhannai: kimci pecchasi? so bhanai: kim pi kālayam dīsai, thero bhanai: esa vado, samuddakūle pavvayapāe jāo; eyassa hetthenam eyam vahanam jāhii, to tumam amūdho vade vilaggejjāsi; tāhe Pancaselayāo3 bhārundapakkhī ehinti, tesim juyalassa tinni pāyāo.3 tao tesu suttesu majjhille pāe sulaggo hojjāsi padeņam appā bandhio. to te Pancaselayam nehinti. aha tam vadam na vilaggesi3, to eyam vahanam valayamuhe pavisihii; tattha vinassihisi, evam so vilaggo nio pakkhīhim, d. h.: 'wie er schon weithin im Ozean gefahren war, sprach der Alte: 'siehst du was?' Er antwortete: 'was schwarzes lässt sich sehen'. Der Alte sagte: 'das ist ein Feigenbaum', der am Ufer des Ozeans am Fusse eines Berges wächst; unter ihn her wird dieses Schiff fahren, dann sollst du aufpassend dich am Feigenbaume festhängen. Dann werden aus Pancaselaya bhärunda-Vögel kommen. Ein Paar von ihnen hat drei Beine. Wenn sie schlafen, mache dich an dem mittleren Fusse wohl fest, dich mit deinem Kleide festbindend. Dann werden sie dich nach Pancaselaya führen. Wenn du dich aber an dem Feigenbaume nicht festhältst, dann wird dieses Schiff in das submarine Feuer geraten, und dort wirst du zu Grunde gehen. 'So hielt er sich fest und wurde von den Vögeln fortgetragen'.

Zwischen den beiden gleichzeitigen Berichten des Somadeva (zwischen 1063—1081)<sup>1</sup> und des Devendra (1073) herrscht also fast vollständige Übereinstimmung. In beiden ein Mann, der nach

<sup>1</sup> Übersetzt bei J. J. MEYER Hindu Tales p. 97 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu beachten ist hier, dass bei der Lage von Campa die Fahrt am natürlichsten nach den östlichen Teilen des Indischen Ozeans sich richten muss.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> So nach der älteren Lesart in ZDMG. LXVII, 670.

<sup>\*</sup> Sowohl hier wie im Jātaka 360 und im Kathāsaritsāgara steht ein Feigenbaum über einem heftigen Meeresstrudel (vadavāmukha); nahe liegt der Gedanke an den wilden Feigenbaum (ἐρινεός), der in Od. XII, 103 ff. über dem Strudel des Charybdis wächst. Beides sind offenbar Schiffersagen — mehr als Parallelen brauchen sie aber nicht zu sein.

<sup>5</sup> BOHLER SBWAW. CX, 545 ff.

einer fern entlegenen, halb mythischen Lokalität gelangen will. Saktideva nach Kanakapuri, Kumāranandī nach Pancaselaka; in beiden mitten im Ozean ein Feigenbaum, unter dem sich die Öffnung des submarinen Feuers befindet1; in beiden wird das Schiff gegen diesen gefährlichen Ort getrieben, und der von dem Schicksal begünstigte Mann rettet sich dadurch, dass er im letzten Augenblicke einen Ast des Baumes packt und sich daran festhält genau wie einst Odysseus. Auf dem Baume hausen aber grosse Vögel, die gerade die gesuchte Lokalität besuchen, und mit deren Hülfe gelingt es dem kühnen Abenteuerer den Ort, wohin er zu gelangen sich sehnt, zu erreichen. Nur sind es bei Somadeva Riesengeier (mahāvihagāh . . . grdhrāh), d. h. Garuda's oder Suparna's, während Devendra statt dessen von Bharunda's, die in der jainistischen Tradition geläufiger zu sein scheinen<sup>2</sup>, spricht.

Die Vorstellung vom submarinen Feuer mag wohl daraus entstanden sein, das man sich das Wasser der Meeres-Strudel als kochend, siedend vorstellte. Die Beobachtung von submarinen Vulkanausbrüchen, wo Wasser und Rauch hoch aufschoss, mag vielleicht die Idee von über dem Strudel wachsenden Riesenbäumen entstehen lassen haben. Derartige Vulkane sind wohl unter den Sundainseln zu allen Zeiten wirksam gewesen. Die Vorstellung vom Stutenmaul (vadavāmukha) bedarf aber einer näheren Untersuchung.

<sup>2</sup> Über den bharunda genannten Vogel ins Reine zu kommen scheint wegen der Spärlichkeit des Materials sehr schwierig zu sein; hier nur einige Andeutungen. In den kanonischen Texten der Jainas gilt der bhärunda als Bild der Wachsamkeit (als Parallele mag darauf hingewiesen werden, dass in der Heraldik der auf einem Fusse stehende Kranich dieselbe Bedeutung hat), vgl. KS. p. 62; bhārundapakkhīva appamatte; Uttar. IV, 6: bhārundapakkhīva carappamatte. Der Grund der Wachsamkeit scheint aber in der besonderen Gestalt der Vögel zu liegen; sie sind nämlich eine Art siamesischer Zwillinge, haben einen Körper, drei Beine und zwei Köpfe. Beleuchtend hierfür ist Devendra zu Uttar. IV. 6: bhārundapakkhīva carappamatte | yathā bhārundapaksy apramattas carati tathā tvam api pramādarahitas cara | vihitānusthānam āsevasva | anyathā hi yathā bhārundapaksinah paksāntarena sahāntarvarttisādhāranasambhavāt svalpam api pramādyato avašyam eva mrtyur uktam ca ekodarāh prthaggrīvā anyānyaphalabhaksiņah | pramattā hi vinasyanti bhāruṇdā iva paksinah // Nun bedeutet ja runda dasselbe wie das ältere kabandha, einen kopflosen Torso, und wahrscheinlich deutet der Name des Vogels seine mangelhafte Körperbildung an, obwohl mir die Etymologie trotz vielfachem Suchen leider nicht klar geworden ist. Die epischen Materialien findet man bei HOPKINS Epic Mythology p. 18 (vgl. auch FAUSBØLL Indian Mythology p. 170) gesammelt: daraus geht hervor, dass der bharunda oder bharunda, wie er auch heisst (in MBh. III, 13737 sogar bherunda), in ganz nördlichen Ländern unter den Hyperboräern lebt, dass er die Leichname jenes Volkes wegführt und in Höhlen beirdigt (missverstandene Nachrichten über die Leichen, die den Geiern vorgeworfen werden, bei den Parsern?), und dass er menschliches Gesicht hat (wie Garuda) und sehr schön singt. Daneben treten diese Vögel in MBh. III,

Hingeraten auf eine einsame Insel des Ozeans und die Rettung durch Hülfe eines Riesenvogels ist aber ein Zug der Sage, der aus dem alten Jätaka her teils nach Sindbad, teils nach den Sagen der indischen Novellisten, wie Somadeva und Devendra, führt. Alte Schiffermärchen aus dem Indischen Ozean, die sich beharrlich in der phantastischen Literatur verschiedener Völker erhalten haben.

12244 unter anderen Ungeheuern auch auf den leichenbestreuten Schlachtfeldern auf. Ich mache in diesem Zusammenhang auf eine nicht beachtete Stelle bei dem venetianischen Reisenden NICCOLO CONTI, der im Jahre 1444 nach einer mehr als zwanzigjährigen Reise nach Indien, Ceylon, Sumatra, Java und Südchina nach seiner Vaterstadt zurückkehrte. Die Stelle findet sich bei Major India in the fifteenth century (= Works issued by the Hakluyt Soc. XXII). London 1857, p. 32 f. und lautet folgendermassen: 'He (= Niccolò Conti) says that on the boundaires of Central India there is a unique bird called semenda, in the beak of which there are, as it were, several distinct pipes with many openings. When death approaches, this bird collects a quantity of dry wood in its nest, and, sitting upon it, sings so sweetly with all its pipes that it attracts and soothes the hearers to a marvellous degree; then igniting the wood by flapping its wings, it allows itself to be burnt to death. In a short time a worm is produced from the ashes, and from this worm the same kind of bird is again produced. The inhabitants have made a pipe of admirable sweetness for singing, in imitation of the bill of this bird; and as Niccolò admired it very much, they told him the origin of it in the manner in which I have narrated it'. Leicht erkennbar ist hier die antike Phonixsage, worüber vgl. z. B. BOCHART Hierozoicon ed. Vecsey II, 398 ff.; WILLIAMS As. Res. II, 689; LAUCHERT Gesch. d. Physiologus p. 10 ff.; Johansson Solfågeln p. 72 u. a.; dass diese Sage auch indische Wurzeln haben kann, möchte ich glauben, kann es aber hier nicht weiter ausführen. Der Vogel semenda - der Name soll nach Bochart-Vecsey Hierozoicon II, 402. 424, der auch N. Conti anführt, den er aus Poggio Brac-CIOLINI De Varietate Fortunæ l. IV kannte (da aber dieses Werk erst durch Abbé Oliva in Paris 1723 gedruckt wurde, muss wohl Bochart die Ausgabe bei Ramusio Navigationi et Viaggi I, 344 F, Venedig 1613, benutzt haben, der seinerseits eine portugisische Übersetzung von N. Conti zu Grunde gelegt hatte, vgl. Major l. c. p. LX f.), freilich 'Salamander' bedeuten - hat aber 'in the beak . . . several distinct pipes', was ja eine missverstandene Notiz von den zwei Köpfen des bharunda sein könnte; er lebt 'on the boundaries of Central India', d. h. wohl im Norden, und singt sehr süss, was alles zu den epischen Nachrichten über den bhärunda stimmt.

Irgendwelche Sicherheit ist ja ja hier nicht zu erlangen — die Stelle scheint mir aber interessant genug, um in diesem Zusammenhang vorgetragen zu werden. Tatsächlich könnte es sich aber hier um verschwommene Anspielungen auf den sogenannten 'hornbill' (Buceros rhinoceros) handeln, der bei Odoricus von Pordenone als ein auf Ceylon lebender Vogel mit zwei Köpfen beschrieben wird, vgl. Cordier Voyage en Asie de Odoric de Pordenone (Recueil de voyages X, Paris 1891) p. 234 f.; Yule-Cordier Cathay and the way thither II, 173 (Hakluyt Soc. Publ. ser. II vol. XXXIII, London 1913).

Sonderbarerweise kriegen wir von ganz anderer Seite einen Beweis dafür, dass die alten im Jataka und Kathasaritsagara, bei Sindbad und Devendra erzählten Schiffersagen in weit späterer Zeit im Volksmunde lebendig waren, wobei es gleichgültig sein mag, ob sie aus indischer Überlieferung geholt oder in anderer Weise erhalten worden waren. Der Johanniterritter PIGAFETTA, der MAGELLAN auf seiner Weltumsegelung begleitete und nachher eine Schilderung derselben niederschrieb, erzählt bei der Beschreibung der Fahrt vorüber Borneo folgendes1, was fast wie eine Übersetzung aus Somadeva ansieht: 'they 2 also related to us that beyond Java Major<sup>8</sup> towards the north of the gulf of China, which the Ancients named the Sinus magnus, there is an enormous tree named Campangaughi<sup>4</sup>, in which dwell certain birds named Garuda, so large that they take with their claws, and carry away flying, a buffalo, and even an elephant, to the place of the tree, which place is called Puzathaer. The fruit of this tree is called Buapangaughi, and is larger than a water-melon. The Moors of Burné, whom we had with us in the ships, told us that the had seen two of these birds, which had been sent to their king from the king of Siam. No junk, or other vessels, can approach this tree within three or four leagues, on account of the great whirlpools, which the water makes there. They related to us, moreover, how in a wonderful manner what is related of this tree became known, for a junk, having been carried there by the whirlpools, was broken up, and all the seamen perished, except a child, who attached himself to a plank, and was miraculously borne near the tree, upon which he mounted. There he placed himself under the wing of one of these birds, which was asleep, without its perceiving him, and next day the bird having taken flight carried him with it, and having seen a buffalo on the land, descended to take it; the child took advantage of the opportunity to come out from under its wing, and remained on the ground. In this manner the story of these birds and of the tree became known, and it was understood that those fruits, which are frequently found in the sea, come from that place'.

Eine vollständigere Übereinstimmung mit den ältereren Ver-

<sup>1</sup> PIGAFETTA Voyage of Magellan (= Hakluyt Soc. LII) p. 154 f.

<sup>2</sup> D. h. malaiische Seeleute aus Borneo.

<sup>3</sup> Sumatra.

<sup>4</sup> Note: 'Campong aughi' i. e. 'the place of the wind'.

<sup>5</sup> Der König von Nord-Borneo hiess nach Pigafetta's Angabe Siripada.

sionen der Sage und einen besseren Beweis für das Fortleben und die Popularität derselben wird man wohl kaum verlangen können.

Zwischen der Zeit der indischen Erzählungen, die ich oben angeführt habe und der des PIGAFETTA liegen aber in zeitlich und lokal von einander weit getrennten Quellen Zeugnisse über die auf fernen Inseln des Ozeans hausenden Riesenvögel und ihre Eigenschaften vor, von denen ich hier einige anführen werde, in dem ich nur bedauern kann, dass meine sehr beschränkten Kenntnisse der orientalischen Literaturen es absolut verhindern, eine derartige Sammlung einigermassen vollständig zu geben.

Im Jahre 1159 oder 1160 begab sich der spanische Jude, Rabbi BENJAMIN VON TUDELA, auf eine etwa vierzehnjährige Reise, die sich über den grössten Teil der damals bekannten Welt erstreckte, und deren Zweck gewesen zu sein scheint, die Anzahl und den Zustand aller jüdischen Versammlungen kennen zu lernen.1 Über den Ozean östlich von Ceylon berichtet er dabei folgendermassen2: 'From thence3 the passage to China is effected on forty days . . . . (through the) Sea of Nikhpa. Sometimes so violent storms rage in this sea that no mariner can reach his vessel . . . Many vessels have been lost in this way, but people have learned how to save themselves from this fate by the following contrivance: the take bullock's hides along with them, and whenever a storm arises and throws them into the sea of Nikhpa, they saw themselves up in the hides, taking care to have a knife in their hands, and being secured against the sea water, they throw themselves into the ocean; here they are soon perceived by a large eagle called griffin, which takes them for cattle, darts down, takes them in his gripe and carries them upon dry land, where he deposits his burden on a hill or in a dale, there to consume his prey. The man, however, now avails himself of his knife therewith to kill the bird, creeps forth from the hide and tries to reach the inhabited countries. Many people have been saved by this strategam'.

Diese Geschichte ähnelt ja insoweit den oben angeführten Erzählungen, als die Riesenvögel auch hier im östlichen Teile des indischen Ozeans leben, und dass schiffbrüchige Leute durch sie die Mittel erreichen, wieder nach ihrer Heimat zu kommen. Woher der Rabbi seine Geschichte, zu der ich sonst keine genaue Paral-

3 Ceylon.

<sup>1</sup> Vgl. Major India in the fifteenth century p. XLV ff.

<sup>2</sup> Travels of Benjamin of Tudela ed. Asher, London 1840, I, 143 f.

lele kemne<sup>1</sup>, bezogen hat, kann leider nicht näher angegeben werden.

Einer der grössten arabischen Reisenden, der Scheikh Abu-'Abdallah Mohammed Ibn 'Abdallah Al-Lawati At-Tandji, gewöhnlich genannt IBN BATTUTA, der im Jahre 1324 von seiner Vaterstadt Tanger aus abreiste und nachher etwa dreissig Jahre auf Reisen in Afrika und Asien verbrachte, verlegt die Heimat des Riesenvogels Rokh ebenfalls nach dem ostasiatischen Archipel; er erzählt nämlich2, dass er, als er sich zwei Tagesreisen von Sumatra entfernt befand, etwa zehn Meilen vor sich im Meere einen Berg zu sehen glaubte; nachher erhob sich aber der Berg und man erblickte zwischen ihm und dem Wasser den Himmel. Die Seeleute wurden sehr erregt und nahmen von einander Abschied; auf die Frage Ibn Battūta's erwiderten sie, es wäre der Rokh, und wenn er sie zu sehen bekäme, würde er sie alle zu Grunde richten. Doch, meint der fromme Mann, 'ensuite le Dieu très haut nous fit la grâce de nous envoyer un bon vent, qui nous détourna de la direction du Rokh; nous ne le vîmes donc pas et ne connûmes pas sa véritable forme'. Nach der Ansicht YULE's3 liegt hier ein optisches Phänomen vor, das eine Insel über dem Horizont erscheinen lässt. Dem sei, wie ihm wolle; für uns ist hier die Hauptsache, dass es Ibn Battūta als ganz natürlich vorkam, hier in der Nähe der Sunda-Inseln die Heimat des unheimlichen Riesenvogels zu finden.

YULE4 hat unzweiselhaft recht, wenn er sagt: 'the Archipelago

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dass die Vögel hier im Häute eingenähte Menschen heraufholen erinnert ja ein wenig daran, wie Sindbad sich auf der zweiten Reise aus dem Tale der Diamanten und Schlangen errettete. Diese Geschichte, die von Edrisi, Qazwini und Marco Polo bis auf Jul. Cæsar Scaliger wiederholt erzählt wird, ist sehr alt, da wir sie schon bei Epiphanius, Bischof von Salamis in Cypern († 403), in dem Werke 'De XII lapidibus rationali sacerdotis infixis' vorfinden, vgl. Hole Remarks on the Arabian Nights' Entertainments p. 54 ff.; Yule Travels of Marco Polo II, 298 u. a. Genau dieselbe Geschichte wie die des Benjamin von Tudela wird übrigens in einem lateinischen Poem 'De varia fortuna Ernesti Bavariæ ducis' vom Anfang des 13. Jahrh. erzählt; es findet sich bei Martene und Durand Thesaurus novus Anecdotorum III, 353 ff. (mir nur aus Yule 1. c. II, 351 ff. bekannt).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibn Battata ed. Defremery et Sanguinetti IV, 305 f. Die neue Ausgabe eines Teils der Übersetzung von Ibn Battata in Yule-Cordier Cathay and the way thither vol. IV ist in 1916 erschienen, kam aber erst nach Abschluss meines Manuskriptes hierher.

<sup>8</sup> Travels of Marco Polo II, 352.

<sup>4</sup> l. c. II, 352.

was perhaps the legitimate habitat of the Rukh, before circumstances localised him in the direction of Madagascar'. Während nämlich die älteren indischen und arabischen Zeugnisse und verschiedene andere Verfasser bis auf IBN BATTUTA und PIGAFETTA die Heimat des Ungeheuers gerade in den östlichen Teilen des Indischen Ozeans um die Sunda-Inseln herum verlegen, werden wir im folgenden sehen, dass ihn andere Autoren von nicht geringerem Gewicht auf der Südostküste Afrikas oder auf Madagaskar hausen lassen wollen. YULE scheint diesen Wechsel der Lokalität in irgend einer Weise mit einer Notiz bei QAZWINI<sup>1</sup> verknüpfen zu wollen; diesem gemäss lebt im Indischen Ozean ein Vogel solcher Grösse, dass, wenn er gestorben ist, die Hälfte seines Schnabels als Schiff verwendet wird, und der einen Elephant ebenso leicht in die Luft hebt wie der Habicht eine Maus. Da er aber einmal eine Braut gerade bei der Hochzeit entführte2, wurde er von dem Propheten Hamdallah verflucht, und Allah verwies ihn nach einer unerreichbaren Insel 'in the Encircling Ozean'. Wie viel oder was der letzte Teil dieser Notiz zu bedeuten hat. vermag ich nun leider nicht zu beurteilen.

MARCO POLO, der in den Jahren 1271-1295 Asien bereiste<sup>3</sup>, berichtet in III, 33 von der Insel 'Madeigascar', über die er aber z. T. höchst verworrene Notizen gibt.4 Doch war ihm die mühevolle und gefährliche Passage durch den Kanal von Mozambique nicht unbekannt; weiter erzählt er: 'tis said that in those other islands to the south, which the ships are unable to visit because this strong current prevents their return, is found the bird Gryphon, which appears there at certain seasons. The description given of it is however entirely different from what our stories and pictures make it. For persons who had been there and had seen it told Messer Marco Polo that it was for all the world like an eagle, but one indeed of enormous size; so big in fact that its wings covered an extant of 30 paces, and its quills were 12 paces long and thick in proportion. And it is so strong that it will seize an elephant in its talons and carry him high into the air, and drop him so that he is smashed to pieces; having so killed him the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GILDEMEISTER Scriptorum Arabum de rebus Indicis loci et opuscula inedita, Bonn 1838, p. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hat dies mit der Entführung der Königin durch den Suparna in den Jätakas 327 und 360 (oben p. 350 f.) irgend etwas zu tun?

<sup>\*</sup> YULE 1. c. I, pp. XLIX-LIV.

<sup>4</sup> YULE 1. c. II, 345 ff.

bird gryphon swoops down on him and eats him at leisure. The people of these islands call the bird Ruc, and it has no other name. So I wot not if this be the real gryphon, or if there be another manner of bird as great. But this I can tell you for certain, that they are not half lion and half bird as our stories do relate; but enormous as they be they are fashioned just like an eagle.

The Great Kaan sent to these parts to enquire about these curious matters, and the story was told by those who went thither. He also sent to procure the release of an envoy of his who had been despatched thither, and had been detained; so both those envoys had many wonderful things to tell the Great Kaan about those strange islands, and about the birds I have mentioned. <sup>1</sup>[They brought (as I heard) to the Great Kaan a feather of the said Ruc, which was stated to measure 90 spans, whilst the quill part was two palms in circumference, a marvellous object! The Great Kaan was delighted with it, and gave great presents to those who brought it]'.

So lautet die Geschichte bei MARCO POLO, der wohl durch seine grosse Autorität mächtig für die Ausbreitung derartiger Geschichten im mittelalterlichen Europa wirkte.<sup>2</sup> Warum er, der gerade die Sunda-Inseln und Südindien besucht hatte, die Rokh-Sage in den Südosten Afrikas verlegte, scheint mir nicht aufgeklärt zu sein. Zu beachten ist jedenfalls, dass er den Riesenvogel als einen wirklichen Vogel, nicht als einen mischgestaltigen Greif betrachtete; auch verlegt er seine Heimat auf die entlegensten Inseln in die Nachbarschaft der Meeresströme, die kein Schiff zu befahren wagte. Es scheint sich auch hier die kluge Bemerkung des MAS ÜDI Les Prairies d'or IV, 16<sup>3</sup> zu bestätigen, dass, in welches Land er auch kam, die Leute glaubten, dass der Angka (Greif) so fern wie immer möglich von ihrem Lande lebe.

Der Dominikanermönch JORDANUS, der zweimal (etwa um 1321—1324 und um 1330) Südindien besuchte und als Bischof von Columbum (Quilon) wirkte, verlegt sonderbarerweise auch die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das folgende, das in Klammern gesetzt ist, findet sich bei Ramusio, nicht aber in dem ältesten, altfranzösischen Texte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zweifler gab es wohl auch, aber wahrscheinlich wenige; in der Neuzeit wurde das anders. So bezeichnet z. B. PALUDANUS (= P. VAN BROECKE) bei VAN LINSCHOTEN (= Works issued by the Hakluyt Soc. LXX) I, 21 die Geschichte bei Marco Polo schlechthin als eine Fabel. Dass er aber absichtlich gelogen hat, darf niemand behaupten.

<sup>8</sup> Bei YULE 1. c. II, 349 f.

Heimat des Rokh nach der Ostküste Afrikas. In seinem kleinen, aber interessanten Werke 'Mirabilia descripta' weiss er über India tertia (= Afrika südlich von Abessinien) folgendes zu erzählen': 'in this India Tertia there are certain birds, which are called Roc, so big that they easily carry an elephant up into the air. I have seen a certain person who said that be had seen one of these birds, one wing only of which stretched to a length of 80 palms'.

YULE <sup>2</sup> führt endlich aus der Landkarte des FRA MAURO (1459) eine Geschichte an, die sich dort in der Nähe des Cavo de Diab (vll. = Cap Corrientes) eingeschrieben findet. Danach wäre im Jahre 1420 ein Schiff von dem Cavo de Diab von dem Sturm 40 Tage lang in südwestlicher Richtung etwa 2000 Meilen geführt worden und dann zurückgekehrt. Wie sie dann landeten, um Wasser zu holen, fanden sie ein Ei des Vogels Chrocho 'de la grandeza de una bota d'anfora', was nach YULE etwa '108 imperial gallons' sein würde. Die Grösse des Vogels ist eine derartige, dass es zwischen den Flügelspitzen etwa 60 Schritte misst; mit Leichtigkeit kann er einen Elefanten in seinen Krallen durch die Luft tragen. Auch hier finden wir also die Rokh-Sage nach Afrika verlegt.

Ich kann das Rokh-Motiv hier nicht weiter verfolgen, glaube aber wenigstens eine so ziemlich repräsentative Sammlung von Zeugnissen aus verschiedenen Quellen und Zeiten für die Beliebtheit desselben angeführt zu haben. Ich glaube dargelegt zu haben, dass die Rokh-Sage in Indien wurzelt, wo wir sie in ihren Anfängen in den Jätakas vorfinden; von diesem Lande aus hat sie sich zu den Arabern, den Ostasiaten<sup>3</sup> und den Europäern verbreitet. Dabei mag auch beachtet werden, dass offenbar unter anderen orientalischen Völkern — und möglicherweise schon im klassischen Altertum<sup>4</sup> — selbständige Traditionen von Riesen-

<sup>1</sup> YULE The Wonders of the East by Friar Jordanus (= Works issued by the Hakluyt Soc. XXXI), London 1863, p. 42.

<sup>2</sup> Travels of Marco Polo II, 350.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. die oben angeführte Geschichte aus Pigafetta. Wie früh derartige Sagen nach Europa kamen, kann natürlich nicht fixiert werden. Zu beachten ist aber, dass weder der Physiologus (2. Jahrh.) noch Cosmas Indicopleustes (6. Jahrh.) irgendwas von dem Rokh wissen. Aber in dem Alexanderroman des sogenannten Pseudo-Callisthenes (dem Werk des Julius Valerius, das nach 270 n. Chr. geschrieben zu sein scheint, Teuffel Gesch. d. röm. Lit.<sup>6</sup>, III, 208) II, 41 reitet Alexander auf dem Rücken eines Riesenvogels, der mit rohem Fleisch gefüttert wird, vgl. Tawney KSS. I, 572. II, 41 n. Ein derartiges Buch kann sehr wohl indisches Material enthalten.

<sup>4</sup> Ich denke dabei an die oben p. 353 angeführte Stelle aus Lukianos.

vögeln vorlagen, die wohl z. T. mit der Rokh-Sage vermischt worden sind. Charakteristisch für den hier kurz behandelten Sagenkreis ist aber vor allem, dass die Riesenvögel auf einem Baume, der in einer Insel in den gefährlichsten Gegenden des östlichen Ozeans stand, gedacht wurden; dass sie, wenn auch ihre Grösse sonst in sehr verschiedener Weise angegeben wird, einen Elefanten oder ein Rhinozeros mit Leichtigkeit in ihren Krallen fortschleppen konnten; endlich dass ein Abenteuerer durch irgend einen Zufall an ihren Wohnort kommt, von wo er sich gerade durch die Hülfe eines der Ungeheuer zu retten weiss. Alles zusammengenommen liegt offenbar hier eine sehr alte, auf indischem Boden entstandene, den Osten des Indischen Ozeans betreffende Schiffersage vor, die sich von dort aus weiter verbreitet zu haben scheint.<sup>2</sup>

Zum Schluss mag hier in der allergrössten Kürze daran erinnert werden, dass man oft geneigt gewesen ist, für die Entstehung der Rokh-Sagen einen tatsächlich existierenden Grund ausfindig zu machen. So hat z. B. LUDOLF<sup>8</sup> die Sache ziemlich ausführlich diskutiert: er führt zuerst verschiedene arabische Ouellen an und verweist dann auf BOCHART, PAULUS VENETUS (= MARCO Polo) und Benjamin von Tudela. Aus Johannes dos Santos\* Hist. Aethiopiæ orientalis regni Sofale e regione Madagascar P. I, l. I, c. 24 führt er an, dass bei Mambona in Ostafrika ein riesenhafter Raubvogel einen grossen Affen entführt und gefressen habe. THÉVENOT Remarques sur les relations d'Ethiopie des PP. Lobo et Tellez p. 4 führt aus den Berichten verschiedener Missionäre derartige Geschichten an. Schliesslich weist LUDOLF auch auf amerikanische Geschichten von riesenhaften Kondoren hin, wie z. B. GARCILASSO DE LA VEGA Commentarios reales VIII, 19 tatsächlich erzählt, dass solche Vögel Kinder von 10-12 Jahren entführt hätten. Selbst meint LUDOLF offenbar, dass gerade derartige Berichte von Riesenvögeln, ins Ungeheure vergrössert den Stoff für die Rokh-Sagen abgegeben haben.

Andrerseits will z. B. GEOFFROY S:T-HILAIRE<sup>5</sup> in dem ausgestorbenen Aepyornis, dessen Eier man in Madagaskar gefunden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch Bochart-Vecsey Hierozoicon I, 295 f.: 'ruch avis monocherotem vicissim sursum attollere creditur'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch in China und Japan scheint es Rokh-Sagen zu geben, die hier nicht weiter verfolgt werden können; vgl. Yule Tavels of Marco Polo II, 354.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Commentarius in Hist. Aethiopicam, Frankfurt 1691, p. 163 ff.

<sup>4</sup> Mir nicht weiter bekannt.

<sup>5</sup> Ann d. Sciences naturelles Sér. III: 14, p. 213.

hat, ein Urbild des Rokh sehen. Misslungen scheint mir dies schon deswegen, weil es sich doch um einen Raubvogel handeln muss, was der Aepyornis ja nicht war. Übrigens gehört die eigentliche Rokh-Sage Indien an.

Obwohl ich es natürlich nicht für unmöglich halte, dass hie und da natürliche Phänomena zur Ausbildung der Vorstellung von Riesenvögeln beigetragen haben können<sup>1</sup>, so glaube ich doch daran festhalten zu dürfen, dass wir es jedenfalls bei der eigentlichen Rokh-Sage mit dem leeren Spiel der Phantasie zu tun haben, und zwar mit einer an solcher so ausserordentlich reichen alten Schiffersage.

2. Die Sage von Kadrū und Vinatā mit dem, was in Zusammenhang damit behandelt werden musste, habe ich jetzt abgefertigt und komme zu der zweiten Abteilung der Suparnasagen, die zugleich den eigentlichen Kernpunkt derselben bildet, der Sage vom Somaraub. Was nun diese betrifft, so sind oben im Kap. II die Version des Rigveda, im Kap. III die Versionen der späteren Veden und der Epen und im Kap. IV der Suparnädhyäya behandelt worden. Die indischen Materialien liegen dort einigermassen vollständig vor. Was die Verhältnisse dieser Sage zu ausserindischen Mythen und ihre eventuelle indogermanische Grundlage betrifft, so sind diese in erschöpfender Weise von KUHN<sup>2</sup> und in neuester Zeit von JOHANSSON<sup>3</sup> behandelt worden, und ich habe zu dem, was diese Forscher ausgeführt haben, nichts hinzuzufügen.4 Zu den Ausführungen KUHN's hat JOHANSSON hinzufügen können geglaubt, dass der somaraubende Adler des Rigveda IV, 26-27 u. a. eigentlich kein anderer ist Visnu; z. T. bin ich wohl mit seinen Resultaten einverstanden, glaube aber, dass die Gestalt des Visnu in ihrer Ganzheit einer erneuten Behandlung unterzogen werden muss, was aber ganz und gar ausserhalb des Gebietes meiner jetzigen Untersuchungen liegt. Ich werde demnach hier nicht weiter über den eigentlichen Somaraub handeln, sondern werde in diesem Abschnitte hauptsächlich auf drei Neben-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Amerikanische Berichte von Kondoren, wie sie Ludolf anführt, können ja jedenfalls nicht mit in Betracht kommen.

<sup>2</sup> Herabkunft1 p. 118 ff.

<sup>3</sup> Solfågeln p. 21-73.

Vgl. auch meinen Aufsatz in WZKM. XXV, 290 ff., der mit der Arbeit Johansson's nahe zusammenhängt.

episoden, die der Suparnādhyāya mit dieser Sage verknüpft, kurz eingehen. Es sind dies die folgenden:

- a. Garuda und die beiden Ungeheuer (Sup. 13, 1-15, 5).
- b. Garuda und die Niṣāda's (Sup. 16, 1-18, 6).
- c. Die abgeschossene Feder des Garuda (Sup. 27, 5-28, 1).1

a. Wenn Garuda es um seiner Mutter willen unternimmt, den Soma aus dem Himmel der Götter herunterzuholen, fragt er sie zuerst, wo er dann Nahrung finden könne, um sich für die gefährliche Fahrt zu stärken.<sup>2</sup> Vinatā weist ihn dann auf einen Berg, auf dessen Spitze ein Teich sich befindet, in und bei welchem zwei Ungeheuer sich aufhalten, ein Riesenelefant und ein Wassertier, wie ich glaube³, ursprünglich einfach ein Wasserelefant (jalebha oder jalahastin), obwohl es später als Schildkröte, Krokodil oder Krabbe aufgefasst worden ist. Diese möge er nehmen und sie auf dem Rauhina-Baume verzehren.<sup>4</sup> Wie sich die Geschichte weiter entwickelt, haben wir oben <sup>5</sup> gesehen, und das braucht hier nicht nochmals erwähnt zu werden.

Über die beiden Ungeheuer, die in beständiger Feindschaft mit einander leben, hat das Mahābhārata eine weitläufige Geschichte ausgesponnen, die darauf ausgeht, dass sie in einer früheren Existenz Brüder waren, die in Streit mit einander gerieten, einen Streit, der sich auch durch die nächste Existenz fortsetzt — ein in der altindischen Literatur nicht vereinzeltes Thema. Davon findet sich aber in der älteren Quelle kein Wort; ob sie von dem Verfasser des Suparnaabschnittes des Mahābhārata frei erfunden oder an einem älteren Muster kopiert worden ist, ist nicht zu entscheiden und hat auch nicht die geringste Bedeutung. Dass nun Garuda die beiden Ungeheuer in seine Krallen packt und sie mit sich fortschleppt, darf ja von Anfang an als ein Beweis seiner Riesenstärke und grösse gelten; nachher ist dieser Zug aber für die Sage typisch geworden. Er ging auf die Rokh-Sage über, wie wir oben zur Genüge gesehen haben; es gilt immer als ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Кини Herabkunft<sup>1</sup> p. 180 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sup. 12, 5.

<sup>3</sup> Vgl. oben p. 236 f.

<sup>4</sup> Sup. 13, 1-2. 4-5.

<sup>5</sup> Vgl. p. 234 ff.

<sup>°</sup> I, 1340 ff.

charakteristischer Zug des Vogels Rokh, dass er mit Leichtigkeit einen Elefanten in die Luft zu heben vermag, dass er mit Elefanten seine Jungen füttert. Und wenn Sindbad¹ davon berichtet, wie der Rokh das Nashorn mit dem Elefanten zusammen, deren ewige Feindschaft durch klassische Quellen bezeugt ist, in seine Krallen nimmt und mit ihnen fortfliegt, so sehen wir darin, wenn nicht mehr, so wenigstens eine ausgezeichnete Parallele zu dem hier behandelten Abschnitte des Suparnādhyāya.² Wir haben also in dieser Episode einen Zug, der die gesamte Überlieferung, von der spätvedischen Quelle aus bis in die mittelalterliche Literatur durchgeht.

Garuda fliegt mit seiner Beute zu dem Riesenbaume Rauhina, wo sich die Asketen verschiedener Arten, über die ich oben 3 gesprochen habe, aufhalten. Dieser Baum ist wohl unzweifelhaft als ein Nachkomme jenes Weltbaumes zu betrachten, in dem in der mythologischen Überlieferung der Inder, Perser und anderer Völker der Vogel mit dem Unsterblichkeitstrank bisweilen nistet. Als ein letztes Überbleibsel derselben sind wohl der salmali-Baum, auf dem Garuda in Sup. 31, 1 nistet, der simbali-Baum des Jātaka 327, der nyagrodha-Baum des Jātaka 360 und der grosse Feigenbaum mitten im Ozean, wo der Rokh bei Somadeva u. a. seine Aufenthalt hat, aufzufassen. Im KSS. LIX, 37 kommt offenbar auch eine Reminiszenz desselben vor, obwohl nicht in direkter Verbindung mit Garuda, indem es dort heisst:

Himavannikate rājann asty eko rohintaruh | āmnāya iva digvyāpibhūrišākhāsritadvijah ||

Und in der oben angeführten Sage des siamesischen Nanduka-

<sup>1</sup> Vgl. oben p. 352.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Um zu wissen, ob dies mehr ist als eine blosse Parallele, wäre es wünschenswert zu wissen, wie alt die antike Überlieferung von der Feindschaft zwischen Elefant und Nashorn eigentlich ist. Ich erinnere mich irgendwo etwas darüber gelesen zu haben, habe aber leider die Stelle jetzt nicht mehr präsent. Wenn Plin. n. h. VIII, 20 die älteste Stelle wäre, wäre indischer Einfluss ja gar nicht ausgeschlossen. Bel den Indern spielt aber das Nashorn fast keine Rolle.

<sup>8</sup> Vgl. p. 332 ff.

Vgl. Johansson Solfågeln p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Kuhn Herabkunft<sup>1</sup> p. 124 ff. und auch v. Schroeder Festschr. E. Kuhn p. 59 ff.

<sup>6</sup> TAWNEY KSS. II, 19.

<sup>7</sup> Vgl. p. 309 f.

pakkaranam vom Phaya Khruth (= Garuda) ruht sich dieser auf seinem rathit-Baum aus, der wohl nicht gut von unserem rauhina getrennt werden kann.

Was für einen Baum wir unter rauhina zu verstehen haben. darüber scheinen die Quellen nicht einig zu sein.1 Nach Trik, II, 6, 39; Har. 183; Ujjval. zu Unadis. 2, 55 soll darunter 'Sandelbaum' verstanden werden, während es Nīlakantha zu MBh. I, 1381 mit vata 'Feigenbaum' glossiert, was eigentlich besser zu sein scheint. rohini ist wohl (= rohita(ka)) der Baum Andersonia Rohitaka Roxb. Daneben kommt nun das Wort rauhiná- in RV. I, 103, 2; II, 12, 12 vor, wo es nach der Meinung der Kommentatoren und Erklärer N. pr. eines von Indra besiegten Unholdes sein soll; in Nigh. I, 10 steht nun aber rauhina- als das fünfzehnte der dreissig meghanāmāni, wozu man Devarāja Nir. I, p. 66, 15 ff. nachlesen mag, der es entweder aus 'rohi antariksam' oder 'rohina indrah . . . ārohati megham indrah svavāhanatvāt' herleitet. Jedenfalls hat wohl das Wort des Rigveda mit dem unsrigen nichts zu tun, wenn wir nicht wirklich die Erklärung des Nighantu gutheissen wollen; denn nach dem was Kuhn2 überzeugend dargelegt hat, scheinen Wolke und Weltbaum unzweifelhaft in Verbindung mit einander zu stehen. Soviel darf jedenfalls als gesichert gelten, dass wir in dem riesengrossen Rauhina-Baume des Suparnādhyāya eine Spur des Weltbaumes zu sehen haben - weiter kommen wir hier aber wohl kaum.

b. Nachdem nun Garuda die beiden Ungeheuer verzehrt hat, fühlt er sich doch immerhin nicht satt und fragt seine Mutter nach weiterer Nahrung (Sup. 15, 5)<sup>3</sup>; diese rät ihm das grosse Volk der Niṣāda's (Sup. 16, 2), die nach MBh. I, 1340 ff. mitten im Ozean wohnen und nach dem Sup. die brahmanische Gesetzordnung nicht kennen, zu verzehren, was Garuda auf ihr Geheiss hin auch tut.

Die Nisāda's kommen schon in den Yajurvedatexten vor, und das Ait. Br. VIII, 11, 8: yathā ha vā idam niṣādā vā selagā vā pāpakrto vā vittavantam puruṣam aranye grhītvā kartam anvasya vittam ādāya dravanti rechnet sie unter dem Gesindel der Wegelagerer und Strassenräuber auf. Nach Aupamanyava bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch oben p. 176 A. 1.

<sup>2</sup> Herabkunft1 p. 131 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> lm MBh. ist ja die Ordnung der Episoden eine verschiedene, was aber hier keine Rolle spielt.

<sup>4</sup> TS. IV, 5, 4, 2; MS. II, 9, 5; Kāth. XVII, 13; VS. XVI, 27.

<sup>24-20213.</sup> J. Charpentier.

Yāska Nir. 3, 8 sind unter den pañca janāh die vier Kasten (catvāro varnāh) und die Nisāda's zu verstehen; als etymologische Erklärung fügt Yāska hinzu: kasmān? nisannam asmin pāpakam iti nairuktāh, wozu Durga1 noch folgendes fügt: nisadya hantīti nisādah prānavadhajīvanah | atha vā | nisannam asmin pāpakam iti nisādah | saudhanvanū2 ity eke manyante | sa ca rathakārah |. Und Mahīdhara zu VS. XVI, 27 versteht unter Nisada den Bhilla. Bei Lat. Śr. S. VIII, 2, 8 wird ein Dorf der Nisāda erwähnt, und dass sie unter gewissermassen geordneten Verhältnissen lebten und Ackerbau trieben, geht daraus hervor, dass bei dem Viśvajitopfer der Opferer nach dem Reinigungsbad u. a. drei Nächte unter den Nisāda verbringen muss3, wobei er aber nach Kāty. Śr. S. XXII, 1, 30-31 die von diesen gebauten Feldfrüchte, Reis und Gerste. nicht geniessen noch aus einem Tongefäss Wasser trinken darf.4 Dies deutet offenbar, wie schon WEBER 5 meinte, auf eine sesshafte Bevölkerung, die aber deutlich ausser dem Bereich der brahmanischen Gesetzordnung lebte.6 Später sind nun jene Nisada's in das Kastensystem eingeordnet worden und nach Kaut. p. 164, 19 (brāhmanasya . . . śudrāyām nisādo pāraśavo vā) und späteren Verfassern ist ein Nisada der Sohn eines Brahmanen und eines Südraweibes, wie dann später aus der Verbindung eines Nisada mit Mitgliedern anderer Kasten noch weitere Mischkasten entstehen, worauf hier nicht weiter eingegangen zu werden braucht. Soviel kann jedenfalls nach der Aussage einer Autorität wie des Aupamanyava als festgestellt betrachtet werden, dass die Nisada von Anfang an ausserhalb der vier Hauptkasten gestanden haben, und dass sie also am ehesten jene Aboriginer waren, die sich noch nicht der brahmanischen Gesetzordnung unterworfen hatten, während ihre Stammverwandten, die Südra, das schon getan hatten.

<sup>1</sup> Nir. II, p. 280, 13 ff.

3 TMBr. XVI, 6, 7.

5 ISt. IX, 340; X, 13 ff.

<sup>7</sup> Vgl. z. B. Manu 10, 8; Yājā. 1, 91 u. s. w. (vgl. Jolly ZDMG. LXVII, 61).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es muss wohl gegen den Text saudhanvana gelesen werden. Noch weitere etymologische Erklärungen aus späteren Quellen findet man bei Кини Herabkunft<sup>1</sup> р. 169.

<sup>4</sup> HILLEBRANDT Rituallit. p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vgl. auch Macdonell & Keith I, 453 f. Sehr unglaublich scheint die Vermutung v. Schroeders Indiens Lit. u. Cultur p. 366, nach der Nisäda = Νοσαῖοι wäre, deren Stadt sich Alexander dem Grossen nach kurzer Belagerung ergab, und die behaupteten, von den Gefolgsleuten des Dionysos abzustammen, vgl. V. A. Smith Early Hist. of India<sup>8</sup> p. 52 f.

Mit diesen freilich nicht nach brahmanischen Vorschriften. aber doch in gewissermassen geordneten Verhältnissen lebenden Nisada können aber diejenigen unseres Textes schwerlich identisch sein. Zu beachten ist vor allem, dass diese nach MBh. I, 1321 mitten im Ozean (samudrakuksau) leben, und dass sie in I, 1330 bahuvidhamatsyajivinah1 heissen. Auf den Namen kommt es hier nicht besonders an - die epischen Dichter nannten diese armen outcasts Nisada, eben weil ihnen dies ein passender Name zu sein schien, und weil sie keinen besseren wussten. Es liegen aber hier, wie ich glaube, bestimmte, wenngleich halb verschollene Traditionen über ein dem klassischen Altertum bekanntes Volk vor, das in einiger Entfernung von Indien lebte und mit dessen Ureinwohnern ohne Zweifel verwandt war. Diese Nisāda sind m. E. mit den von Nearchus u. a. Verfassern des Altertums geschilderten Ichthyophagen, die an der Küste Gedrosiens ein klägliches Leben fristeten, identisch.2 Dort wohnten aber in Altertum schwarze Stämme, die offenbar mit dem Brahūi's und den dravidischen Völkern des Dekkan stammverwandt waren.

Diese Niṣāda wohnen also mitten im Meere, was in diesem Zusammenhang sehr wohl an einer entlegenen Küste bedeuten kann; sie sind Ichthyophagen (bahuvidhamatsyajīvinaḥ); endlich werden sie von dem Riesenvogel Garuḍa verfolgt und gefressen. Es fragt sich, ob nicht dieser letzte Zug weitere Verknüpfung mit klassischen Quellen ermöglicht.

Es gibt keinen Anhalt dafür, dass unsere epischen Quellen diese Nisāda als Pygmäen betrachtet hätten; bei der Riesengrösse des Garuda war das ja auch nicht nötig, denn einem Vogel, der mit Leichtigkeit Elefanten fortschleppen und zerreissen konnte, dem waren ja gewöhnliche Menschen wahrlich nur winzige Bissen. Nun heisst aber Garuda in späteren Quellen auch kirātāśin 'Ver-

¹ Auch die dem Kastensystem eingereihten Niṣāda sind Jäger und vor allem Fischer (vgl. MBh. XIII, 2706 f.; Manu 10, 48). Auch im Pāli ist der nesādo oder nesādaputto Jāger oder Fischer. Vgl. auch Tawney KSS. I, 241.

<sup>2</sup> Vgl. die Beschreibung der Einwohner der Sümpfe um die Indusmündungen bei Herodot III, 98: οἱ δὲ ἐν τοῖσι ἔλεσι οἰχέουσι τοῦ ποταμοῦ καὶ ἰχθύας σιτέονται ὑμούς, τοὺς αἰρέουσι ἐκ πλοίων καλαμίνων καλάμου δὲ ἐν γόνο πλοῖον ἔκαστον ποιέεται. οὖτοι μὲν δὴ τῶν Ἰνὸῶν φορέουσι ἐσθῆτα φλοίνην ἐπεὰν ἐκ τοῦ ποταμοῦ φλοῦν ἀμήσωσι καὶ κόψωσι, τὸ ἐνθεῦτεν φορμοῦ τρόπον καταπλέξαντες ὡς θώρηκα ἐνδύνουσι. Vgl. auch Rawlinson Intercourse between India and the Western world p. 21 f. Über die Ichthyophagen vgl. besonders Strabo XV, 11; Vita Apoll. Tyan. III, 56 und vgl. auch Marco Polo III, 38 (Yule Travels of Marco Polo II, 372 f.) und Ibn Baṭṭaṭa ed. Defrémery et Sanguinetti II, 214.

schlinger der Kirāta's'¹, und kirāta hat neben seiner gewöhnlichen Bedeutung auch diejenige von 'Zwerg'. Nun gelangten wohl in sehr früher Zeit nach Europa Geschichten von zwerghaften Stämmen, die man entweder nach Äthiopien oder nach Indien — Länder, die zu jener Zeit nicht genau getrennt wurden² — verlegte. Daneben können auch Sagen wie die von Garuda und den Niṣāda's schon in dieser frühen Zeit weiter gewandert sein, und durch eine Vermischung beider entstand dann die Sage von einer Pygmäenrasse, die von Vögeln natürlicher Grösse — gewöhnlich Kranichen — gequält und getötet wurden. Damit bin ich — übrigens nach dem Vorgang Schwanbecks² und Lassens⁴ — dahin gekommen, dass ich diese indische Sage von Garuda und den Niṣāda's schliesslich mit der bekannten Stelle verknüpfen möchte, wo Homer das Treiben der Pygmäen schildert, Il. III, I ff.

Αδτάρ ἐπεὶ κόσμηθεν ἄμ' ἡγεμόνεσσιν ἔκαστοι Τρῶες μὲν κλαγγή τ'ἐνοπἢ τ'ἴσαν ὅρνιθες ὡς, ἡὅτε πὲρ κλαγγή γεράνων πέλει οὐρανόθι πρό, αἴ τ'ἐπεὶ οὖν χειμῶνα φύγον καὶ ἀθέσφατον ὅμβρον, κλαγγή ταί γε πέτονται ἐπ' 'Ωκεανοῖο ῥοάων ἀνδράσι Πυγμαίοισι φόνον καὶ κῆρα φέρουσαι' ἡέριαι δ'ἄρα ταί γε κακὴν ἔριδα προφέρονται

Zu beachten ist, dass Homer — soviel ich sehen kann — nichts darüber sagt, wo er sich jene Pygmäen lebend dachte; er sagt nur, dass die Kraniche vom Norden her nach den Fluten des Okeanos fliegen, wo sie jene Kleinlinge angreifen und töten.<sup>5</sup> Auf welchem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Schwanbeck Megasthenes p. 65; Lassen IA. II, 657; Rawlinson Intercourse between India and the Western world p. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Gegensatz dazu wurde im Mittelalter Ostafrika bisweilen als 'India tertia' bezeichnet.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> l. c. p. 65: 'id quod Homerus (Il. III 6) de Pygmæis cogitavit, num ex India manaverit necne, h. l. integrum relinquatur'.

<sup>4</sup> l. c. II, 657.

Behauptung, Homer habe sie nach Äthiopien verlegt, hat folglich im Text keine Stütze. Wenn ich glauben möchte, dass Homer wirklich hier indische Traditionen wiedergibt, so habe ich wenigstens teilweise in Hole Remarks on the Arabian Nights' Entertainments p. 64 ff. einen Vorgänger. Dieser Verfasser hat hier sehr interessante Belege für den Glauben an Pygmäen im Mittelalter gesammelt; als Wegleitung mag bemerkt werden, dass die Stellen aus Wilhelm von Rubruquis und Roger Bacon, die er dort aus Purchas's Pilgrims III zitiert, sich an folgenden Stellen finden: The Journey of William of Rubruck ed. Rock-Hill (= Works issued by the Hakluyt Soc. Ser. II: 4) p. 199 f. und: The Opus majus of Roger Bacon ed. Bridges, London 1900, I, 372.

Wege ihm indische Überlieferungen zugegangen sein könnten, kann ich natürlich nicht sagen. Dass aber so etwas möglich war, darf wohl kaum mehr verneint werden, wenn wir z. B. in Boghaz-kiöi augenscheinliche Beweise vor unsern Augen haben, dass eine Verbindung zwischen Indien und Kleinasien in Zeiten stattgefunden hat, die weit mehr als ein halbes Jahrtausend vor der Zeit der Ilias liegen. Überhaupt darf wohl die Ansicht, nach welcher Indien bis zu den Zeiten des Darius Hystaspes für die Mittelmeerländer ganz und gar eine terra incognita war, jetzt mehr und mehr als unhaltbar betrachtet werden.

Dagegen hat Hekataios fr. 2662: ἔστι δὲ ἔθνος γεωργικὸν ἀνθρώπων μικρών κατοικούντων εἰς τὰ ἀνωτάτω μέρη τῆς Αἰγυπτιακῆς της πλησίον τοῦ 'Ωκεανοῦ', ὅπερ πολεμεῖν ταῖς γεράνοις φασὶ βλαπτούσαις τὰ σπέρματα καὶ λιμὸν ποιούσαις τη γώρα den Wohnort der Pygmäen nach Oberägypten verlegt; ihm folgt Herodot II, 32 und besonders Arist. H. A. VIII, 12 (p. 597 a 4 ff.), dessen grosse Autorität wohl auf die Beantwortung der Frage in der Folgezeit grossen Einfluss übte. Zwischen den beiden erstgenannten Verfassern stand aber Ktesias, der in dem Exkurs über die Pygmäen4 folgendes gesagt hat: ὅτι ἐν μέση τη Ἰνδική ἀνθρωποί εἰσι μέλανες, καλούνται Πογμαΐοι u. s. w., ohne doch der γερανομαγία Erwähnung zu tun. Ferner hat Megasthenes, der beste Kenner Indiens im Altertum, die Pygmäen nach Indien versetzt, wie wir es bei Strabo XV, p. 711<sup>5</sup>: ὑπερεχπίπτων <sup>6</sup> δ'ἐπὶ τὸ μυθῶδες πεντασπιθάμους ἀνθρώπους λέγει καὶ τρισπιθάμους, ὧν τινας ἀμύκτηρας ἀναπνοὰς ἔχοντας μόνον δύο ύπερ τοῦ στόματος πρὸς δε τοὺς τρισπιθάμους πόλεμον είναι ταίς γεράνοις (δν καὶ "Ομηρον δηλούν) καὶ τοῖς πέρδιξιν, οὓς λλλοθελέθεις είναι, τορτορό ρ, εκγέλειν αρτών τα φα και άθείδειν, εκεί γάρ ὢοτοχεῖν τοὺς γεράνους. διόπερ μηδαμοῦ μηδ'ὢὰ εύρίσχεσθαι γεράνων, μήτ' οῦν νεόττια· πλειστάχις δ'ἐχπίπτειν γέρανον χαλχήν ἔχουσαν ακίδα από των έκειθεν πληγμάτων, und bei Plin. n. h. VII, 2, 19: supra hos extrema in parte montium Trispithami Pygmæique narrantur, ternas spithamas longitudine, hoc est, ternos dodrantes non excedentes, salubri cælo semperque vernante, montibus ab aquilone

<sup>1</sup> Vgl. RAWLINSON I. c. p. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zum folgenden vgl. REESE Die griech. Nachrichten über Indien p. 101 f.

<sup>3</sup> Wohl Reminiszenz an Il. III, 5.

<sup>4</sup> Photios Bibl. ed. BEKKER p. 46 a 38-b 24 (vgl. Reese l. c. pp. 9. 74).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. auch II, p. 70.

<sup>·</sup> Scil. Μεγασθένης.

<sup>7</sup> Die Astomi.

oppositis: quos a gruibus infestari Homerus quoque prodidit. fama est insidentes arietum caprarumque dorsis, armatos sagittis veris tempore1 universo agmine ad mare descendere et ova pullosque earum alitum consumere: ternis expeditionem eam mensibus confici, aliter futuris gregibus non resisti. Casas eorum luto pennisque et ovorum putaminibus construi lesen können.2 Megasthenes hat also auch die γεραγομαγία nach Indien verlegt. Wenn aber Strabo meint, auch mit den Rebhühnern, die gross waren wie Gänse, führten die Pygmäen Krieg, so fragt es sich, ob nicht hier bei ihm ein Missverständnis vorliegt (Plinius weiss ja nichts davon); denn ein älterer. Verfasser, der wohl auch den Megasthenes benutzte, Basilis3, berichtete nach Athen. VIII, p. 390 B: Βάσιλις δ'έν τῷ δευτέρφ τῶν Ἰνδικῶν (FHG. IV, 346) 'οί μικροί, φησίν, ἄνδρες οί ταῖς γεράνοις διαπολεμοῦντες πέρδιξιν ὀχήματι<sup>4</sup> χρῶνται<sup>3</sup>; demnach wären also von ihnen die Rebhühner gerade als Haustiere benutzt worden. Ferner berichtet Athen. VIII, p. 393 E-F. die folgende Sage über die Entstehung der Kraniche, die insoweit von grossem Interesse ist, als sie sich den Sagen der Naturvölker, laut denen alle Tiere von Anfang an eigentlich menschliche Wesen oder jedenfalls mit den Menschen nahe verwandt gewesen sind 5, zur Seite stellt und demnach ursprünglich und alt sein mag: καὶ περὶ τῆς γεράνου δέ φησιν ό Βοίος δτι ήν τις παρά τοῖς Πυγμαίοις γυνή διάσημος, ὄνομα Γεράνα. αβτη κατά θεὸν τιμωμένη πρὸς τῶν πολιτῶν αὐτὴ τοὺς ὄντως θεοὺς ταπεινῶς ἦγε, μάλιστα δὲ "Ηραν τε καὶ "Αρτεμιν. άγανακτήσασα οδν ή "Ηρα είς άπρεπη την όψιν όρνιν μετεμόρφωσε πολέμιον τε καί στυγητήν κατέστησε τοῖς τιμήσασιν αὐτήν Πυγμαίοις,

<sup>8</sup> Er lebte im 3. Jahrh. v. Chr., vgl. PAULY-WISSOWA Realencykl. III, 99. Auch Plin. n. h. VI, 183 hat ihn benutzt.

wurde.

¹ Dies stimmt nicht genau zu dem eben gesagten: cœlo semper vernante.
² Merkwürdig ist auch der Zug im Bericht des Megasthenes, dass die Pygmäen die Eier der Kraniche zerstören und das Junge abschlachten. Denn dies erinnert sonderbar an die Geschichte von dem Ei des Rokh auf der fünften Reise des Sindbad. Ferner überliefert uns Strabo, dass die Eier der Kraniche nirgends zu finden wären, freilich weil sie in Indien brüteten. Ob dies im Altertum der allgemeine Glaube war, weiss ich leider nicht. Auch die Inder meinen aber, dass es keine Kranicheier gebe, da ja dieser Vogel aus der Donnerwolke erzeugt

Ob ολήμασι zu lesen?

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Dähnhardt Natursagen III, 376 ff. und das Register zu Bd. II unter 'Verwandlungen'.

<sup>8</sup> Vgl. Pauly-Wissowa Realencykl. III, 633.

γενέσθαι τε λέγει ἐξ αὐτῆς καὶ Νικοδάμαντος τὴν χερσάιαν χελώνην.¹ καθόλου δὲ ὁ ποιήσας ταῦτα τὰ ἔπη πάντα τὰ ὄρνεα ἀνθρώπους ἱστορεῖ πρότερον γεγονέναι. Überall finden wir bei diesen Schriftstellern die Pygmäen nach dem Wunderlande Indien versetzt; dass sie Hekataios, Herodot und Aristoteles in Äthiopien finden wollten, mag auf Verwechslung dieser beiden Länder beruhen.²

Das Gesagte mag schon genügen. M. E. sind nun die im klassischen Altertum weitverbreiteten Erzählungen von den Pygmäen, die von Kranichen verschlungen wurden und die Eier ihrer Feinde zerstörten, am Ende ein Abklatsch der altindischen Sage von Garuda und den Niṣāda. Und diese Niṣāda sind wiederum, wie ich glaube, mit den Ichthyophagen in Gedrosien (Mekrān) ursprünglich identisch. Dass an den sumpfigen Gestaden Gedrosiens und an der Mündung des Sind Kraniche in Menge gelebt haben— und es vielleicht noch immer tun— ist nicht zu beanstanden; einen direkten Beweis dafür haben wir gewissermassen darin, dass Herodot VII, 70 berichtet, die 'asiatischen Äthiopier' im Heere des Xerxes trugen Schilde, die aus Häutern von Kranichen verfertigt waren, was ja nur bedeuten kann, dass in ihrem Lande jene Vögel äusserst zahlreich waren.

Den Entwicklungsgang der Sage denke ich mir also folgendermassen:

- I) In Indien hatte man in sehr alter Zeit eine gewisse Kunde von den wilden, ausserhalb der brahmanischen Gesetzordnung lebenden Stämmen der Ichthyophagen, die in den Sümpfen um die Indusmündungen und an den Küsten Gedrosiens lebten, und die mit den in ihrem Lande sehr zahlreichen Kranichen gewissermassen beständig Krieg führten.
  - 2) Nach heimischem Beispiele nannten die Inder jene wilden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein besonders altertümlicher Zug der Sage; wie zwischen Mensch und Tier wird auch zwischen verschiedenen Tierarten kein prinzipieller Unterschied gemacht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wie die Pygmäensage durch die Weltliteratur gewandelt ist, um schliesslich bei Swift als Lilliputer aufzutreten (vgl. Gaster Folk-Lore XXVI, p. 202 ff.) kann natürlich hier nicht dargestellt werden. Äusserst wertvolle Beiträge hat neuerdings Laufer Festschr. E. Kuhn p. 200 ff. gegeben; daraus geht hervor (p. 202), dass schon im 3. Jahrh. n. Chr. der chinesische Verfasser Yü Huan von einem Zwergenreich in Sogdiana (K'ang-kü) wusste, und dass bei Tu Yu (735—812) schon die γερανομαγία vollständig vorliegt — vieles andere zu verschweigen.

<sup>3</sup> D. h. die schwarzen Völker im westlichen Indien und in Gedrosien.

Stämme niṣāda¹ und verlegten in ihr sagenhaftes Land die Sage von Garuda, wie er sie verfolgte und haufenweise verschlang.

- 3) In den Mittelmeerländern gab es seit alters her eine gewisse Kunde von Pygmäen, die man sich in Indien lebend vorstellte.
- 4) Die Pygmäensage wurde dann mit der früh in westlicheren Ländern bekannt gewordenen Sage von Garuda und den Nisäda's kombiniert, und daraus entstand dann endlich jene Form der Sage, nach welcher die Pygmäen in beständigem Kriege mit den Kranichen lebten, ihre Eier zerstörten und von ihnen verschlungen wurden.
- c. Bei dem Somaraube wird der Adler in irgend einer Weise durch einen Somawächter (Krśānu) beschädigt oder verwundet, so berichten übereinstimmend die älteren Fassungen der Sage, die oben2 angeführt worden sind. Fraglich ist es, ob im Rigveda, Taittirīva und Maitrāyanī Samhitā nicht einfach ein Blatt der Somapflanze (parna) alles ist, was der Schütze zu erreichen vermag, aus dem dann der palāśa-Baum (Butea frondosa) entsteht. Im Käthaka wiederum wird dem Adler eine Kralle abgeschossen, aus der dann ein Stengel der Somapflanze herabfällt und zum patika3 wird, während das Satapatha vorsichtigerweise von parnah . . . gāyatryai vā somasya vā rājñah spricht, woraus dann wiederun die Butea frondosa entsteht. Im Ait. Br. III, 26, 3 ist die Geschichte in äusserstem Grade verballhornt: dort wird eine Kralle abgeschossen, aus dem das Stachelschwein4 entsteht; aus dem Fett entstand das Mutterschaf, und aus dem Pfeil verschiedene andere Geschöpfe, meistens vom Schlangengeschlecht, womit wir uns hier nicht weiter aufzuhalten brauchen.

Insoweit sind also die älteren Texte einig, dass dem Adler,

Ohne sich natürlich dabei von der wirklichen Urverwandtschaft jener Stämme mit der Nisäda's im Indien bewusst zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. p. 164 ff. Zu diesem Abschnitt vgl. vor allem die einleuchtenden Ausführungen bei Kuhn Herabkunft<sup>1</sup> pp. 180 ff. 236 ff.

<sup>3</sup> Soll entweder = rohişa 'eine gew. Grasart' oder auch Guilandina Bonduc sein.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kuhn Herabkunft<sup>1</sup> p. 236 übersetzt śalyaka mit 'Dorn', was ohne Zweifel unrichtig ist. Erstens bedeutet das Wort kaum 'Dorn', sondern als Pflanze nur 'Vanguiera spinosa', und zweitens ist die Erklärung Sāyana's z. St. so deutlich wie immer möglich: tac ca nakham śalyako markataśarraparimitah śalalyākhyo mrga äsīt | yasya mrgasya pucchasamīpe bahavo romavišeṣāh prādešaparimitās tikṣṇāgrā lohamayā utpadyante sa śalyakah | Eine ganz gute Beschriebung des Stachelschweins! Trotz dieses Missverständnisses behalten natūrlich die folgenden Auseinandersetzungen bei Kuhn noch immer ihren Wert.

der den Göttern den Unsterblichkeitstrank entwendet, irgend ein Schaden zugefügt wird. Da nun, wie ia KUHN in seinem Werke schon längst dargetan hat, die uralten Sagen von der Herabholung des Göttertranks und derjenigen des Feuers mit einander in einiger Verbindung stehen, so mag hier im Vorbeigehen auf eine gewisse, von KUHN noch nicht beachtete Parallele aufmerksam gemacht werden. Kuhn1 hat darauf aufmerksam gemacht, dass unter den Herabholern des Feuers sich auch verschiedene Vögel befinden, die mit diesem Element irgendwie in Verbindung zu stehen scheinen, wie Specht, Storch und Zaunkönig. Eine wichtige Rolle bei der Feuerholung scheint aber in den Volkssagen auch die Schwalbe zu spielen: so berichten mehrere lettische Märchen 2 übereinstimmend, wie sich früher das Feuer beim Teufel in der Hölle befand; im Auftrage Gottes flog die Schwalbe, um Feuer zu holen, und es gelang ihr, einer glühenden Kohle habhaft zu werden. Der Teufel aber - oder sein ausgesandter Späher, der Sperling setzte ihr nach, und es gelang ihm, sie bei dem Schwanz zu packen, aus dem er einige Federn ausriss. Seit der Zeit hat die Schwalbe einen gegabelten Schwanz.3 Eine wallonische Sage4 erzählt folgendes: 'als Gott die Erde gemacht hatte und alles, was darauf ist, bemerkte er, dass das Feuer fehlte. Das Feuer war im Himmel. Man musste es bis zur Erde herunterholen. Der liebe Gott bat die Vögel, die in der Luft fliegen und fast bis nahe an den Himmel kommen, es uns zu bringen. Die Schwalbe stellte sich zuerst vor. Der liebe Gott gab ihr das Feuer und empfahl ihr, es nicht loszulassen, bis sie auf der Erde sei. Aber beim Hinabfliegen blieb das Feuer am Schwanz der Schwalbe sitzen und brannte die Mitte aus. Als die Schwalbe das sah, lies sie das Feuer los und stieg wieder zum Himmel. Darum haben die Schwalben einen scherenförmigen Schwanz'. [Nachher gelingt der Auftrag dem Zaunkönige besser.] Auch unter den nordamerikanischen Indianern scheint die Schwalbe als Feuerholer bekannt zu sein.5 Hier sehen wir also, wie der feuerholende Vogel, eben wie er des Feuers habhaft geworden ist, von dem Wächter derselben

<sup>2</sup> Aus Lerchis-Puschkaitis Latweeschu tautas pasakos, VII, 1181 ff., angeführt bei Dähnhardt 1. c. I, 143 ff.

<sup>1</sup> l. c. p. 103 ff. Vgl. dazu im allgemeinen auch Dähnhardt Natursagen

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Andere Ursachen dieser Erscheinung werden in anderen Sagen angegeben, vgl. Dähnhardt 1. c. II, 250 ff.; III, 54. 416. 457 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aus Wallonia 1894, p. 187 (bei Dähnhardt l. c. III, 95 f. angeführt). <sup>5</sup> Journ. of American Folk-lore VI, 126 bei Dähnhardt l. c. III, 102.

beschädigt oder verwundet wird, was mir eine unzweifelhafte Parallele zur Sage von der Verwundung des Adlers beim Somaraub zu bilden scheint. Wahrscheinlich wird sich mehr derartiges Material finden, was aber hier nicht weiter untersucht werden kann. Das eben angeführte genügt aber zur Feststellung des parallelen Verhältnisses der Sagen.

Um nach dieser kurzen Ausweichung zu unserem eigentlichen Thema zurückzukehren, so erzählt nun der Sup. 27, 5—28, I, wie Garuda freiwillig, um dem Donnerkeil und auch Indra<sup>1</sup> Ehre zu erweisen, eine Feder fallen lässt. Aus dieser entstehen dann der Ichneumon (nakula), der Feind der Schlangen, zweigesichtige Schlangen<sup>2</sup> und vor allem die Pfauen. Bei diesem Vogel und seiner Verbindung mit Garuda müssen wir uns hier ein bisschen aufhalten.

Garuda ist nicht nur der Erzfeind der Schlangen, dem sie als Speise dienen, und der sie überall verfolgt und vernichtet, er wird auch ausdrücklich als Schutzgottheit gegen die in Indien so enorm verbreitete Schlangengefahr angerufen. So besteht z. B. eine kleine Schrift, genannt Garudopanisad8, ausschliesslich aus Zauberformeln gegen Schlangenbiss; ob ALBIRUNI4 gerade dieses Buch oder ein ähnliches beabsichtigt, wenn er von einer Sammlung von Beschwörungen sagt: 'the book . . . is considered as a work of Garuda, a bird on which Nārāyana rode', kann schliesslich gleichgültig sein, da seine Aussage jedenfalls die Popularität derartiger Literatur zu seiner Zeit bezeugt. Derselbe Verfasser erwähnt übrigens an einer anderen Stelle<sup>5</sup>, dass Garuda gegen Schlangen angerusen wurde, indem er erzählt, dass gewisse Zeiten unter dem Einfluss des Naga Kulika standen: 'during these times no incantation is of any avail against the bite of a snake, for the incantation consists in the mention of Garuda, and in those inauspicious times the stork himself cannot help in any way, much less the mention of his name'. Und in letzter Zeit bezeugt E. O. MARTIN', dass viele Hindus, ehe sie zu Bett gehen, den Namen Garuda's dreimal wieder-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indra ist in diesem spätvedischen Texte schon von seiner hohen Stellung dethronisiert; es wird von Garuda, dem Reittiere des Vienu, gedemütigt. Vgl. weiter Hopkins Epic Mythology p. 136.

<sup>2</sup> Vgl. oben p. 264 A. 4.

Vgl. Weber ISt. XVII, 161 ff.; Deussen Sechzig Upanishads p. 627 f.; Johansson Solfägeln p. 68 f.

<sup>4</sup> I, 193 (SACHAU).

<sup>5</sup> I, 344 (SACHAU).

<sup>6</sup> The gods of India p. 231.

holen, um sich damit gegen die Schlangen zu schützen. Bei dem Fest Näg Panchami wird an den Sieg Garuda's über einen berühmten Schlangendämon erinnert¹; und die altindische Literatur kennt sogar eine magische Waffe, das garudāyudha, die als Gegenwehr gegen die 'Schlangenwaffe' gebraucht wird, und aus der unzählige Garuda's hervorfliegen, die die Schlangen des Gegners vernichten.² Es könnten diese vereinzelten Beispiele für den Glauben an Garuda's Macht gegen die Schlangen zu schützen, leicht vervielfältigt werden, was aber hier kaum einen Zweck hätte, da die Tatsache doch als festgestellt gelten darf.³

Der Pfau (mayūra) ist nun, der epischen Tradition gemäss, der Sohn des Garuḍa<sup>4</sup>, den er dem Skanda (Subrahmanya) schenkt und diesem von da an als Reit- und Waffentier dient.<sup>5</sup> Nun hat JOHANSSON<sup>6</sup> ausführlich über den Pfau als Sonnenvogel gehandelt; dass er dies ist, ist wohl keinem Zweifel unterworfen, aber ich bin doch kaum davon überzeugt, dass gerade in diesem Verhältnisse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> CROOKE Pop. Rel. of N. India II, 138.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. z. B. TAWNEY KSS. II, 543.

<sup>3</sup> Hier wäre auch zu erwähnen, dass der Smaragd, der sonst im allgemeinen marakata heisst (woraus dann gr. (σ)μάραγδος, lt. smaragdus u. s. w., vgl. Boisaco. Dict. ét. p. 609), bei den Lexikographen auch garudāñkita, garudāśman, garudottīrņa, gārutmata (AK. II, 9, 92) heisst, während in derselben Bedeutung gāruda schon in Ragh. 13, 53 belegt ist (vgl. auch garudamani bei CALAND Een onbekend Indisch tooneelstuk (Gopālakelicandrikā), p. 58, 14). Ich kann mir dies nicht anders erklären, als das man diesem Edelsteine die Kraft zuschrieb gegen Schlangengift zu schützen und ihn deswegen als des Garuda Stein betrachtete, was ja auch tatsächlich durch Воентцімск Ind. Sprüche 2 257: analah śitanāśāya viṣanāśāya gārudam | viveko duhkhanāśāya sarvanāśāya durmatih || und 5910 (= Rājatar. 4, 331): nānākāram api prašāmyati visam gārutmatād asmanah sowie durch verschiedene Stellen in dem Werke von Sourindro Mohun Tagore Mani-mala, a treatise on gems, Calcutta 1879-81, I, 386 ff. ausdrücklich bezeugt wird. Es wäre dies natürlich näher zu untersuchen und ebenso, falls man möglicherweise auch anderswo dem Smaragden diese Eigenschaft zugeschrieben hat. Die Literatur, die die populären Traditionen über die Edelsteine enthält, ist aber so weit verbreitet und dazu öfters so schwierig auffindig zu machen und von so abstruser Natur, dass ich für jetzt wenigstens dieses sonst sehr interessante Thema bei Seite lassen muss. Ich verweise vorläufig nur auf Julius Cæsar Scaliger De Subtilitate p. 134 (Frankfurt 1665).

<sup>4</sup> HOPKINS Epic Mythology p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> HOPKINS 1. c. p. 228; vgl. auch ZIEGENBALG Genealogie d. malabar. Götter p. 255; PAULINUS a S. BARTHOLOMÆO Syst. Brachmanicum p. 190 ff. und tab. XXVI: CROOKE Pop. Rel. of N. India II, 156 u. a.

<sup>6</sup> Solfägeln p. 73 ff. Die Schlussfolgerung, die HOPKINS l. c. p. 21 n. 1 aus seinen Untersuchungen gezogen hat, ist mir nicht recht verständlich.

seine Verbindung mit Garuda ihren Grund hat. Das liegt vielmehr daran, dass sie beide Feinde uud Vernichter der Schlangen sind.

Wie Hopkins¹ hervorhält, ist der Pfau der einzige Vogel, der im Epos als bhujagāśana (vgl. z. B. MBh. XII, 4354) bezeichnet wird; später führt er auch den Namen sarpāśana oder sarpabhuj. Nun schreibt schon Kaut. I, 20 (p. 40 ed. Shama Shastri) vor, dass man im Königspalaste gewisse Tiere, u. a. Pfauen, halten soll, deren Anwesenheit die Schlangen fernhält: mārjūramayūranakulaprsatotsargah sarpān bhakṣayati² uud Kāmandaki VII, 14 hat diese Stelle so paraphrasiert:

mayūrapṛṣatotsarge na bhavanti bhujaūgamūḥ | tasmān mayūrapṛṣatau bhavane nityam utsrjet ||

Diese Eigenschaft der Pfauen wird also hier nachdrücklich bestätigt. Dass man noch immer den Pfau als die Schlangen verscheuchend hält, beweist z. B. der Glaube, dass sogar seine Federn als Abwehr gegen Schlangen und Schlangengift gebraucht werden 3; ja auch als allgemein dämonenverscheuchendes Mittel werden sie bisweilen verwendet. Es fragt sich in diesem Zusammenhang, ob die Digambara's mit ihrem Besen von Pfauenfedern auch irgendwelche abergläubische Vorstellungen verbinden, was ich freilich nicht belegen kann. In epischer Überlieferung ist das Fleisch der Pfauen offenbar verboten 5, während andrerseits Pfau und Gazelle gerade die beiden Tiere waren, an deren Genuss Asoka bekanntmassen am längsten festhielt; ob der Wahl gerade jener Tiere in Aberglauben wurzelte, weiss ich ja nicht zu sagen — völlig undenkbar scheint es mir aber nicht. 6

Das hier Gesagte mag als Beweis dafür genügen, dass man den Pfau ebenso wie Garuda als Schutzherr gegen Schlangen immer betrachtet hat und es noch immer tut. Sonst habe ich nur im Vorbeigehen zu bemerken, dass der Pfau im jetzigen Indien

<sup>1</sup> l. c. p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Verf. Festschr. E. Kuhn p. 283; die Lesart °otsargah hat mir Jolly brieflich (2. VI. 1916) aus der Münchener Hs. 335 bestätigt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> CROOKE Pop. Rel. of N. India II, 45. 82. Es verdient bemerkt zu werden, dass der Jesuitpater Hieronymus Xavier von Prinz Salim, dem späteren Grossmogulen Jahangir, berichtet, er habe aus Pfauenfedern Gegengift hervorzustellen versucht, vgl. V. A. Smith Akbar the Great Mogul, London 1917, p. 314.

<sup>4</sup> CROOKE 1. c. II, 233.

<sup>5</sup> HOPKINS Epic Mythology p. 69.

Vgl. Festschr. E. Kuhn p. 283 A. 4.

häufig als Totemtier vorzukommen scheint<sup>1</sup>, und dass er auch zu den Tieren gehört, deren Abbildungen bei Tätowierungen am häufigsten gebraucht werden.<sup>2</sup>

Nach den Mittelmeerländern scheint der Pfau schon sehr früh gekommen zu sein, da es im Buch d. Könige I, 10, 22 erzählt wird, dass schon Salomo bei seinem Hofe Pfauen besass.3 Schon vorher mussen natürlich die Babylonier und Assyrier den Vogel gekannt haben, wie ja auch das Baverujataka (Jat. 330, vol. III. p. 126 ff.) für einen frühen Einfuhr von Pfauen nach Babylon zeugt.4 Über sein Auftreten in verschiedenen Ländern u. s. w. gibt JOHANSSON<sup>5</sup> einige kurze Notizen, die hier nicht wiederholt zu werden brauchen. Dafür dass man im Altertum an der Kraft der Pfauen, Schlangen zu vertreiben, geglaubt hätte fehlen mir leider Beweise; dass ein solcher Glaube dagewesen sein kann, ist mir aber deswegen nicht unglaublich, weil GUBERNATIS6 angibt, dass ALDROVANDI in seiner Ornithologia berichtet habe, der Pfau sei der Tauben Freund, weil er Schlangen und andere giftige Tiere verscheuche. Dass eine solche Tradition auf einmal in Europa unabhängig von der indischen entstanden wäre ist ja höchst unglaublich, umsomehr weil in unserem Weltteil die Schlangen nicht wie in Indien eine wirkliche Landesplage sind, und auch weil der Pfau ja bei uns nur sehr selten vorkommt und somit keine derartige Rolle gespielt haben kann.

Bemerkenswert ist die antike Tradition, nach welcher Pythagoras, der griechische Urheber der Lehre von der Metempsychose, glaubte, seine Seele wäre einst in dem Leibe eines Pfauen eingeschlossen gewesen, und wäre nachher durch Euphorbus und Homer zu ihm selbst weitergewandert. Noch bemerkenswerter ist aber die anscheinend ganz alte Verbindung, in welcher man den Pfau zum Beherrscher der Hölle gesetzt hat. Bekannt ist ja, dass die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Frazer Totemism and Exogamy III, 220. 231. 233 f. 275. 277. 292. 295. 298. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> CROOKE l. c. II, 33. Eine neuindische Sage über den Pfau findet man in IA. XXXIII, 231 = Folk-lore Journal V, 354; eine ähnliche aus Annam in Globus LXXXI, 303. Vgl. Dähnhardt Natursagen III, 130. 133. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das hebr. tukkijim 'Pfau' ist offenbar aus ai. sikhin- entlehnt, vgl. alt-tamul. toghai (Benfey Wzlex. II, 235 f.; Lassen IA. I, 538).

<sup>4</sup> Vgl. RAWLINSON Intercourse between India and the Western world p. 3 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Solfågeln p. 79; vgl. die dort in Anm. 2 angeführte Literatur.

Zoological Mythology II, 324 n. 2.

Vgl. GUBERNATIS l. c. II, 327 f.

Jeziden 1 (Teufelsanbeter) in Kurdistan, den Teufel unter der Gestalt eines Pfauen mit dem Namen Melek Taus (vgl. kurd. teous 'Teufel') 'Engel Pfau' verehren2; wie alt dieser Glaube ist und worin sie von Anfang an wurzelt ist wohl m. W. nicht bekannt und kann in diesem Zusammenhang nicht weiter untersucht werden. In gewissermassen neuer Beleuchtung wird aber m. E. diese Tatsache dadurch gestellt, dass die Volkssagen verschiedener Völker den Pfau als besondere Schöpfung des Teufels darstellen oder ihn sonst in Verbindung mit dem Fürsten der Hölle setzen. So erzählt eine ungarische Sage3, der Pfau sei der einzige Vogel des Teufels, denn dieser habe ihm sein Fleisch verkauft, um statt dessen schöne Federn zu bekommen. Damit er nicht zu stolz werde, bekam er aber hässliche Füsse, die er nicht anzusehen sich getraut.4 In einer kleinrussischen und einer polnischen Sage aber, die freilich auch in Varianten vorliegen, wo das Teufelsmotiv fehlt, wohl aber kaum vereinzelt dastehen werden, sind Pfau und Pfauhenne gerade mit Teufel und Teufelin identisch. Woher stammt nun-solcher Glaube? Unmöglich wäre ja an sich nicht, dass sich dieser Glaube von den Kurden weiter zu den Ostslaven verbreitet hätte und von da ab zu ihren Nachbarn, den Polen, gewandert wäre. Es ist aber auch möglich, dass die Volksphantasie in dem fremden Vogel mit der wundervollen Federtracht und dem hässlichen Geschrei spontan etwas dämonisches erblickt hätte.6 An kurdischen Einfluss zu denken geht jedenfalls kaum bei den ara-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Neuere Literatur über die Jeziden bei P. Anastase Marie (O. Carm.) in Al-machriq II (1899) pp. 32 ff. 151 ff. 309 ff. 395 ff. 547 ff. 615 ff. 731 ff. 830 ff.; Anthropos VI, 1 ff.; Bittner Denkschr. WAW. 55: 4—5, Wien 1913; Mingana JRAS. 1916, p. 505 ff.; 1921, p. 117 ff.; Dirr Anthropos 1918, p. 558 ff.; Nau Revue de l'Orient Chrétien 1917, p. 142 ff. 225 ff. und Driver Bull. of Oriental Stud. II, 199 ff. (wo weitere Lit.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Henn Kulturpfl. u. Haustiere<sup>7</sup> p. 358; Johansson Solfägeln p. 78 A. 3 sowie die Mitteilungen bei J. W. G. JAOS. III, 502 f.; Jackson JAOS. XXV, 178 ff.

Bei DÄHNHARDT Natursagen I, 196 nach WLISLOCKI Volksglaube u. religiöser Brauch d. Magyaren, Münster i W. 1893, p. 111.

<sup>4</sup> Hier spielt ein anderes, bekanntes Motiv, vom Pfauentanz, ein; in Indien erzählt man, der Pfau habe beim Tanz der Rebhuhn seine schönen Füsse geborgt, sie aber nicht zurückbekommen (CROOKE Pop. Rel. of N. India II, 251). Vgl. auch Notes and Queries, 6th Ser. X, 318 (aus Swan Speculum Mundi, Cambridge 1635, p. 410).

<sup>5</sup> Dähnhardt Natursagen I, 197.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Gubernatis l. c. II, 324 sagt: 'it is commonly said of the peacock that it has an angel's feathers, a devil's voice, and a thief's walk'. Leider gibt er hier keine Quelle an (vgl. aber Aldrovandi Ornithol, II, 10).

bischen Sagen von dem Eintritt des Iblis ins Paradies, die DÄHN-HARDT an anderer Stelle 1 aus verschiedenen Quellen angeführt hat: so erzählt eine altarabische Sage, der Pfau hätte ursprünglich eine so herrliche Stimme gehabt, 'dass er berufen war, jeden Tag Gottes Lob in den Hauptstrassen des Himmels zu verkünden'. Der wegen seiner Eifersucht gegen Adam aus dem Paradies verbannte Iblis, der sich dort wieder einschleichen wollte, um Adam und Eva zu verderben, sah nun eines Tages einen Pfauen vor die Pforte treten; er verheisst ihm Freiheit von Krankheit, Alter und Tod, wenn er ihn unter seinen Flügeln ins Paradies tragen wollte. Der Pfau fürchtet sich aber, dies zu tun, holt aber statt dessen die Schlange, mit deren Hülfe es dem Iblis gelingt, ins Paradies zu kommen. Nach dem Sündenfall wird dann der Pfau seiner wunderschönen Stimme beraubt und nach Persien verbannt. Eine andere Sage berichtet ungefähr dasselbe, und der Pfau jammert dort, er wäre seiner schönen Stimme verlustig gegangen und habe hässliche Füsse bekommen. TABARî2 erzält wiederum, der Pfau sei verbannt und seiner Stimme beraubt worden, weil er sogar Eva an den Ort geführt hätte, wo der Baum des Lebens stand. Hier spielt also der Vogel gerade die Rolle des Erzfeindes. Ferner erzählt ein arabisches Märchen3, dass die aus dem Paradiese vertriebenen Träne vergossen hätten, darunter auch der Pfau, dessen Träne zu Wanzen und Blutegeln wurden.

So stellt dieser schöne Vogel der Phantasie verschiedener Völker gewissermassen den aus seiner Herrlichkeit gefallenen Engel vor.<sup>4</sup> Weiter kann ich dies leider hier nicht ausführen, sondern muss mich mit den gegebenen kurzen Andeutungen begnügen, die vielleicht anderswo weiter ausgeführt werden können.

3. Zum Schluss möchte ich hier — eher in der Form eines Exkurses — die epische Sage von der Quirlung des Ozeans, dem samudramanthana, kurz erwähnen. Ich schränke mich dabei, da die Sage vom Anfang an mit den Suparnasagen nur äusserst los verknüpft worden ist, nur auf einige Andeutungen ein, die mir aber deswegen wünschenswert scheinen, weil diese Sage m. W. seit

<sup>1</sup> l. c. I, 206 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chronique trad. par H. ZOTENBERG, Paris 1867, I, 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bei Dähnhardt Natursagen I, 224 aus Revue des trad. pop. XII, 403.

Möglich wäre ja immerhin, dass die Jeziden in ähnlicher Weise zu ihrem Melek Taus gekommen wären. Vgl. zu den religiösen Anschauungen und kosmogonischen Sagen der Jeziden auch das Material bei Dähnhardt 1. c. I, 27 ff.

KUHN¹ eigentlich nicht mehr behandelt worden ist. Derselbe Forscher² hat den deutlichen Parallelismus zwischen dieser Sage und derjenigen von der Gewinnung des Feuers hervorgehoben, worin ja auch eine gewisse Berechtigung für die Erwähnung derselben liegen mag. Übrigens ist in dieser Arbeit die Sage von der Gewinnung des Göttertranks durch den Adler behandelt worden; hier liegt wiederum die Sage von einer anderen Art, des Göttertranks habhaft zu werden, vor.

Die Sage liegt ausser in MBh. I, 1097 ff. auch in Rām. I, 45, 15 ff. und in kurzer Andeutung auch in MBh. V, 3602 ff. vor. Der Inhalt ist in aller Kürze derjenige, dass sich Götter und Asura's gemeinschaftlich dazu beschliessen, zur Gewinnung des Unsterblichkeitstrankes den Ozean zu quirlen; sie brauchen dabei den Berg Mandara zum Quirlstock, den sie auf dem Rücken der Riesenschildkröte<sup>4</sup> stellen und mit Hülfe der Schlange Väsuki herumdrehen. Nach langer Zeit kommen aus dem Meere mehrere schönen Dinge hervor, von denen ich hier nur auf den Juwel Kaustubha, das Pferd Uccaihsravas und das amrta aufmerksam mache. Denn Kaustubha stellt doch wohl die Sonne dar, Uccaihsravas ist das weisse Sonnenross und das amrta ist nicht nur der Unsterblichkeitstrank, der Soma, sondern auch der Mond sent entstehen also aus der Quirlung des Ozeans nicht nur der Göttertrank, sondern auch die beiden grossen Himmelslichter.

Den Suparnādhyāya weiss nun von dem samudramanthana absolut nichts zu sagen; es wäre auch sehr unpassend gewesen, hätte der Dichter des Liedes diese Episode in seine Schöpfung einsetzen wollen, wo sie vom Anfang an nicht hinhört. Daraus aber ein argumentum ex silentio schöpfen zu wollen, mit anderen Worten behaupten zu wollen, dass diese Sage erst zur Zeit der Enstehung des grossen Epos erfunden worden sei, geht aber m. E. nicht an; denn, soviel ich verstehe, liegt hier eine uralte kosmogonische Sage vor, deren Spuren wir auch im Veda nachgehen können, wenn man auch bisher m. W. dies nicht hat tun wollen.<sup>6</sup>

<sup>1</sup> Herabkunft1 p. 247 ff.

<sup>2</sup> l. c.1 p. 16.

<sup>8</sup> Vgl. FAUSBØLL Indian Mythology pp. 9 ff. 45 ff.

<sup>4</sup> Vgl. oben p. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. HILLEBRANDT VM. I. Der Mond heisst bei den Lexx. z. B. samudranavanita 'Butter des Ozeans', vgl. Hem. Deś. 8, 50: samuddanavaniam amrian candraśca.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Es mag eine Einbildung sein, wenn ich glaube, irgendwo eine Andeutung über das samudramanthana im RV. gelesen zu haben; eifrigem Suchen zu Trotz kann ich aber diese Stelle nicht ausfindig machen.

Dass das Pferd, und zwar sein Urvater, das weisse Sonnenross, aus dem Meere stammt, war offenbar schon in vedischer Zeit geläufiger Glaube. Man vergleiche, um nur die am meisten bezeichnenden Stellen hervorzuheben, RV. I, 163, 11:

yád ákrandah prathamám jáyamāna udyán samudrād utá vā púriṣāt | śyenásya pakṣā harinásya bāhú upastútyam máhi jūtám te arvan ||

Als apsiyoni 'in den Wassern geboren' wird das Pferd bezeichnet in TS. II, 3, 12, 2; V, 3, 12, 2; ferner heisst es in demselben Texte VII, 5, 25, 2; samudro vā ašvasya yonih samudro bandhuh², vgl. ŚBr. X, 6, 4, 1: samudra evāsya³ bandhuh samudro yonih; vgl. weiter VS. XIII, 42: ašvam jajñānam sarirasya madhye u. s. w. Dieses weisse Sonnenross ist offenbar ganz und gar mit dem späteren Uccaihśravas⁴, der bei der Quirlung des Ozeans hervorkommt, und über den Kadrū und Vinatā ihre verhängnisvolle Wette eingehen, identisch; übrigens ist offenbar auch der Name dieses Rosses in vedischer Zeit wohlbekannt gewesen, da schon AV. XX, 128, 15—16 die Ableitung auccaihśravasa braucht, und Nigh. I, 14 dieses Wort unter den 26 aśvanāmāni aufgeführt hat, wozu Devarāja⁵ bemerkt: auccaihśravasah | amrtamanthane jāto 'śva uccaihśravāh | uccair mahac chravah kīrttir asyeti tasyāpatyam (Pān. IV, 1, 92) ity an | tatkulīnā hy aśvāh sarve.

Es ist also ganz deutlich, dass man sich den Ursprung des Sonnenrosses und Urvaters des Rossengeschlechts in vedischer Zeit im Ozean dachte; es wird aber m. W. nirgends ausdrücklich gesagt, er sei aus der Quirlung des Ozeans hervorgegangen. Ex silentio die Schlussfolgerung zu ziehen, man kannte damals von dieser Sage nichts, geht aber nicht an, da m. E. jedenfalls ein rigvedisches Lied darauf ganz bestimmt anspielt, nämlich X, 72.6

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. zu diesem Liede die ausgezeichneten Erklärungen GELDNER's Der RV. in Auswahl II, 28 ff. Vgl. zum folgenden auch Sieg Sagenstoffe p. 97 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Keith Taitt. Samh. pp. XXXVI. 637.

<sup>3</sup> akvasya.

<sup>4</sup> Über diesen vgl. HOPKINS Epic Mythology pp. 55. 125. 200. 203.

<sup>5</sup> Nir. I, p. 148, 19 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Zu diesem Liede vgl. besonders Geldner Zur Kosmogonie d. RV. p. 5 f.; v. Schroeder WZKM. XXIII, 1 ff.; Oldenberg Rigveda II, 275 f.

<sup>25 - 20213.</sup> J. Charpentier.

Ich werde dieses sonderbare Lied hier nochmals ganz kurz besprechen.

Der grösseren Übersichtlichkeit wegen stelle ich hier den Text und eine Übersetzung des Liedes voran:

devānām nú vayám janā prá vocāma vipanyáyā | ukthésu sasyámänesu yáh pásyūd úttare yugé || 1 || bráhmanas pátir etā sám karmāra ivādhamat | devānām pūrvyė yugė 'satah sád ajāyata | 2 | | devānām yugė prathamė 'satah sád ajūyata | tád ásā ánv ajāyanta tád uttānápadas pári | 3 | bhūr jajna uttānapado bhuva āśā ajāyanta | áditer dákso ajāyata dáksād u áditih pári | 4 | 1 áditir hy ajanista dáksa vá duhitá táva | tům devá ánv ajäyanta bhadrá amŕtabandhavah | 5 || yád devā adáh salilé súsamrabdhā átisthata | átrā vo nýtyatám iva tevró renúr ápāyata | 6 | 1 yád devā yátayo yáthā bhúvanāny apinvata / átrā samudrá à gūlhám à súryam ajabhartana | 7 | 1 astau putrāso aditer ye jātās tanvas pari | deváň úpa pratt saptábhih párā martandám asyat | 8 | 1 saptábhih putraír áditir úpa prait purvyám yugám | prajáyai mrtyáve tvat púnar martandám ābharat | 9/1

'Jetzt wollen wir der Götter Geschlechter mit deutlichen Worten<sup>1</sup> verkünden, damit<sup>2</sup> man es im künftigen Weltalter in den Liedern des Sängers erschauen kann (1).

Brahmanaspati hat diese 3 wie ein Schmied zusammengegossen; in der Götter erstem Zeitalter entstand das Seiende aus dem Nichtseienden (2).

In der Götter erstem Zeitalter entstand aus dem Nichtseienden

Sāyana: vipanyayā vispaştayā vācā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich stimme mit Oldenberg darin überein, dass yáh natürlich nicht in yát geändert werden darf. Wie er es übersetzen will ist mir aber aus seinen Worten nicht klar.

Scil. devānām janā.

prathama ist offenbar mit pūrvya völlig identisch.

das Seiende; demnach<sup>1</sup> entstanden die Weltgegenden, es<sup>2</sup> (entstand) aber aus *uttānapad*<sup>3</sup> (3).

Aus uttānapad entstand die Erde, aus der Erde entstanden die Weltgegenden; aus Aditi wurde Daksa geboren, aus Daksa wiederum Aditi\* (4).

Aditi ist ja geboren, o Dakṣa, die sie deine Tochter ist; nach 5

- ¹ anu ist nicht wortgetreu zu widergeben; denn es liegt darin nicht nur ein temporales sondern auch ein kausales Verhältnis ausgedrückt die Weltgegenden entstehen sowohl nach wie aus dem tad = sat. Über tad tad hat zuerst Oldenberg das richtige ausgesprochen.
  - <sup>2</sup> Das Seiende,
- 3 An dem Worte uttanapad haften Schwierigkeiten, die sich m. E. kaum lösen lassen. Sayana meint, das Wort bedeute einfach vyksa 'Baum', und ich habe mich lange Zeit wegen des folgenden Verses gefragt, ob nicht diese Deutung möglich wäre, da doch nach RV. X, 31, 3 u. a. Stellen (vgl. GELDNER Zur Kosmogonie des RV, p. 3) das Weltall gerade aus Holz aufgebaut worden ist. Aber schon, dass wir solchenfalls für die VV. 3 und 4 verschiedene Kasus annehmen müssen, bildet dagegen einen Gegengrund, und auch andere Schwierigkeiten haften an dieser Erklärung. Nach Durga Nir IV, p. 203, 14 ff. ist uttānapad mit dem purānischen Uttānapāda identisch, was insoweit nicht unmöglich wäre, als dieser, der Sohn des Manu Sväyambhuva, vielleicht mit Prajapati zusammengestellt werden kann. Geldner 1. c. p. 6 übersetzt 'von der Kreissenden' (vgl. schon PW.) und fasst uttanapad = Aditi, was mir bestimmt unrichtig zu sein scheint. Dagegen scheint mir Oldenberg auf dem rechten Wege zu sein, wenn er an eine weltschöpfende Potenz in der Gestalt eines Asketen denkt, obwohl ich kaum glaube, dass die von GARBE erwähnten Posituren aus der Gheranda Samhitä beweisend sind, zumal die von ihm angedeuteten Bilder aus Schmidt's Fakire und Fakirthum mir kaum das zu beweisen scheinen, was sie tun sollen - es gäbe wohl auch dort Bilder, die eher gewählt werden könnten. Man darf aber m. E. hier an Prajapati denken, der allein auf dem Lotusblatt sitzt (TAr. I, 23, 1 u. a.) und zwar in asketischer Positur, da er ja tapas übt, um die Lebewesen hervorbringen zu können. Dabei kann er ja sehr wohl uttanapad gewesen sein und genannt worden; obwohl ich diese Erklärung für gut möglich halte, habe ich das Sanskritwort in der Übersetzung behalten, da ich es nicht gut mit 'Prajāpati' oder 'Weltschöpfer' widergeben konnte, was es ja nicht bedeutet. In diesem Zusammenhang mag auch auf die vişnuitische Vorstellung - wie alt sie ist, ist leider nicht zu sagen - nach welcher der Schöpfer in Gestalt eines kleinen Kindes, das seine grosse Zehe in den Mund steckt, auf dem Lotusblatt verweilte; vgl. die sehr gute Abbildung bei Sonnerat Voyages aux Indes Orientales (1782), I, 294. Auch in dieser Stellung könnte er ohne Zweifel ganz gut uttanapad genannt werden.
- <sup>4</sup> Diese Stelle hat schon dem Yāska Nir. 11, 23 Kummer bereitet; Logik darf aber von dem Dichter eines solchen Liedes am wenigsten verlangt werden. Es ist im Grunde ganz dasselbe, wenn es in RV. X, 90, 5 heisst: tásmād virāļ ajāyata virājo ádhi pāruṣah, denn Virāj ist gleich = Aditi (Geldner l. c. p. 7 A. I), und der Weltschöpfer Puruṣa ist natūrlich im Grunde mit dem Weltschöpfer Dakṣa (s. unten) identisch. Vgl. auch Macdonell VM. p. 12.

5 Und zugleich: 'aus'.

ihr wurden geboren die Götter, die seligen, die das amrta geniessen<sup>1</sup> (5).

Als Ihr, o Götter, dort in der Meeresflut Euch fest an einander haltend<sup>2</sup> standet, dann flog von Euch, wie von Tanzenden<sup>3</sup>, der dichte Staub (nach oben)<sup>4</sup> (6).

Als Ihr, o Götter, ebenso wie die Asura's die Welten verdichteten, dann brachtet Ihr auch die in dem Ozean verborgene Sonne hervor (7).

Acht Söhne sind der Aditi, die aus ihrem Leib geboren sind; mit sieben ging sie obenhin zu den Göttern, den (Sonnen)vogel aber warf sie weg (8).

Mit sieben Söhnen ging Aditi obenhin zu dem alten Geschlecht(?); den Vogel aber brachte sie wieder her, zur Erzeugung und zum Sterben (9)'.

L. V. Schroeder, der einzige, der dies Lied in Zusammenhang zu deuten versucht hat, fasst es so auf, dass die Götter hier im Urmeere einen Tanz aufführen, dem schöpferische Kraft innewohnt, und aus dem allmählich das Weltall sich entwickelt. Ich glaube freilich gern, dass v. Schroeder durch seinen Hinweis auf die rituelle und kosmogonische Bedeutung des Tanzes auch

Die nähere Begründung dieser Übersetzung folgt unten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. sám rabhadhvam in X, 53, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Anders können die Worte nityatām iva trotz v. Schroeder WZKM. XXIII, 8 A. 1 nicht gedeutet werden.

<sup>4</sup> Vgl. Säyana.

<sup>5</sup> Das Wort yáti ist hier eine schwierige crux interpretandi; v. Schroeder WZKM. XXIII, 9 ff. hat alle Möglichkeiten diskutiert und beschliesst sich endlich dafür 'Asket, Zauberpriester, Zauberer' zu wählen, was ja an sich ganz probabel klingt. Hat es aber eigentlich hier einen Sinn zu sagen, dass die Götter 'wie Zauberer' die Welten wachsen liessen. Ich glaube nein. Da ich nun überzeugt bin, dass es sich hier wirklich um die Quirlung des Ozeans, woraus sogar das ganze Weltall hervorzugehen scheint, handelt, so sehe ich keine andere Möglichkeit als hier die yati als Asura's aufzufassen. Es fehlt in V. 7 a ein tathā, das zu dem yathā korrespondiert - sonst ware alles klar. Was die hier angenommene Bedeutung von yáti betrifft, so sehe ich darin die mythischen Seher, die Indra den sälävrka's hingeworfen haben soll (Ait. Br. VII, 28 u. a.). Die Kommentare zu den Yajurveda- und Brähmanastellen, die diese unerklärte Episode erzählen, sind darüber nicht einig, ob die Yati's wirkliche Asketen oder in solche verwandelte Asura's sind. Nehmen wir aber letzteres an, dann wird auch die Handlungsweise Indra's gegen sie auf einmal klar; und dann dürfen wir ruhig annehmen, dass an dieser Stelle yáti wirklich durch 'Asura' übersetzt werden kann.

<sup>6</sup> WZKM. XXIII, 1 ff.

in Altindien1 einen glücklichen Griff getan hat; an diesem einzelnen Punkte hat er sich aber m. E. geirrt und zwar deswegen, weil er gegen die klaren Worte des Liedes seine Interpretation zu Stande gebracht hat. Das Ganze hängt an nitvatām iva in V. 6, das v. Schroeder 'als Tanzenden' übersetzen will; darin läge also die Feststellung der Tatsache, dass die Götter wirklich im Weltmeere getauzt hätten. Das bedeuten aber die Worte nicht - sie können nur 'wie von Tanzenden' bedeuten; es liegt also nur ein Vergleich vor, die Götter tanzen nicht, sie sind aber in so heftiger Bewegung, dass von ihnen wie von Tanzenden der Staub heraufwirbelt. D. h. wohl mit anderen Worten, dass von ihnen der Schaum des Meeres so aufwirbelt wie der Staub von Tanzenden. Wenn nun aber die Götter nicht tanzen, was tun sie dann eigentlich? Wenn wir bedenken, dass in der epischen Sage vom samudramanthana die Götter mitten im Ozean stehen, dass durch die heftige Ouirlung Meeresschaum und Rauchwolken in die Höhe steigen, und dass aus dem gequirlten Meere Sonne und Mond (= Göttertrank), um nur das wichtigste zu erwähnen, hervorgehen; wenn wir ferner sehen, dass sich die Götter hier mitten im Meere in heftigster Bewegung befinden, so dass der Staub (Schaum) von ihnen heraufwirbelt, wenn wir hören, dass die Götter hier die Welten schwellen (oder: sich verdichten) lassen und die im Meere verborgene Sonne hervorbringen, wenn wir endlich sehen, dass in V. 5 die Götter amrtabandhavah, was ich als 'Freunde, Geniesser des amrta' auffasse, heissen, dann liegt doch die Schlussfolgerung auf der Hand: schon in RV. X,72 quirlen die Götter den Osean. Ich glaube kaum, dass man gegen diese Schlussfolgerung berechtigte Einwände erheben kann.2

Es kann also m. E. keinem Zweifel unterliegen, dass die Inder schon in der vedischen Zeit die Sage von der Quirlung des Ozeans gut kannten. Ich möchte aber einen Schritt weiter gehen und behaupten, dass diese Sage uralt ist, freilich wohl nicht in der scharf ausgeprägten Form, die ihr die Inder gegeben haben, aber jedenfalls insoweit, dass man sich in ältester Zeit hie und da vor-

<sup>2</sup> Daraus lässt sich möglicherweise auch schliessen, dass man schon in vedischer Zeit das Sonnenross aus der Quirlung des Meeres entstehen liess.

¹ Myst. u. Mimus p. 13 ff. v. Schroeder hat hier schon in Ziegenbald einen Vorgänger, der in seiner Genealogie d. malabar. Götter p. 51 in Bezug auf den Tanz des Siva folgende Worte zufügt: 'tanzen bedeutet mystisch die göttlichen Handlungen als schaffende'; er stützt sich ja dabei nur auf bekannter hinduistischer Tradition: denn der Tanz des Siva ist ja kosmogonisch.

gestellt hat, die ganze Weltschöpfung sei gerade durch irgendwelche heftige Bewegung in Wasser und aus dem daraus entstandenen Schaume zu Stande gekommen. Bezeichnend ist in dieser Hinsicht z. B. eine Sage der Japaner, die man bei DÄHN-HARDT1 angeführt findet: 'im Anfang der Welt bewegte Isanagino Mikotto, der erhabenste der sieben himmlischen Geister, das Chaos mit einem Stabe.2 Als er ihn wieder herauszog, tropfte ein schlammiger Schaum davon herunter, verdichtete sich, vergrösserte sich und bildete den Archipel Japans'. Ebenso meinen die Muhammedaner3, Gott habe im Anfang den Wind gelöst, der das Urmeer aufrüstete, so dass Wellen, Nebel und Schaum entstanden; Gott verdichtete dann den Schaum und schuf daraus die Erde. Ungefähr ähnlich lautet ein Schöpfungsbericht der Kalmüken4, nach dem auf dem Meere ein Milchschaum entstand, woraus dann alle Lebewesen hervorgebracht sind. Auch die Mandäer, die eine eigentümliche Mischreligion von gnostischen und iranischen Lehren besitzen, denken sich offenbar die Welt - oder eher die feste Erde - durch eine Verdichtung des trüben Wassers des Ozeans zu Stande gekommen.<sup>5</sup> Bezeichnend für alle jene, offenbar uralten Traditionen ist der Gedanke, dass die Erde durch Verdichtung des Schaumes entstanden ist, der durch heftige Bewegung sich auf der Oberfläche des Urmeeres gebildet hatte. Dass ein derartiger uralter Schöpfungsmythus der Sage vom samudramanthana äusserst zu Grunde liegt, bezweifle ich nicht im geringsten.

Endlich noch ein paar Worte über Dakşa, den wir schon vorher als Vater der Kadrū und Vinatā erwähnt haben 6, und der in dem Hymnus RV. X, 72 eine wichtige Rolle spielt. Es heisst ja, das Dakşa aus Aditi und wiederum Aditi aus Dakşa geboren ist, was ja schon Yāska Nir. 11, 23 sonderbar fand. Dass Aditi, die später = Kadrū ist, in der epischen Überlieferung die Tochter des Dakşa ist, wissen wir schon; und als solche ist sie dann auch die Mutter der Götter und aller Lebewesen. Hier scheint aber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Natursagen I, 19 A. 1.

<sup>2</sup> Also genau eine Art Quirlung.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dähnhardt l. c. noch Huart Le livre de la création d'Abou-Zéīd p. 2.

<sup>4</sup> Dähnhardt 1. c. I, 18 f.

DÄHNHARDT 1. c. I, 23 nach W. BRANDT Die mandäische Religion, ihre Entwicklung und geschichtliche Bedeutung, Leipzig 1889; vgl. auch PALLIS Mandæiske Studier I (København 1919) p. 93 ff.

<sup>6</sup> Vgl. oben p. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Über Daksa vgl. Hillebrandt VM. III, 96 f.; Macdonell VM. p. 46 v. Schroeder WZKM. XXIII, 3 f.; Arische Rel. I, 390 ff. u. a.

Aditi in dem quasiphilosophischen Jargon unseres Liedes wirklich als das weibliche Schöpfungsprinzip im allgemeinen, Daksa wiederum als das männliche aufgefasst zu werden<sup>1</sup>, und so erzeugen sie einander abwechselnd, da die Natur, um entstehen zu können, der Mitwirkung beider dieser Potenzen braucht.

Daksa, der auch Dhätar genannt wird und als Urschöpfer fungiert2, ist nicht nur mit dem Purusa des RV. X, 90, sondern auch mit Prajapati in dieser Eigenschaft völlig identisch.8 Dieser Prajapati nun hat laut einer sehr alten Sage, die sich öfters in den Yajurveden und Brahmana's findet4, in der Gestalt eines Antilopenbocks mit seiner eigenen Tochter, die auch Antilopengestalt angenommen hatte, Inzest verübt. Über die Tochter scheinen die Brahmanatheologen nichts ins Reine gekommen zu sein, da nach Ait. Br. III, 33, I sie einige als den Himmel, andere als Usas deuten. Die Sage wird aber wenigstens an zwei Stellen des-Rigveda, in I, 71, 5 und X, 61, 5-75, angedeutet, und an der letzteren Stelle ist es offenbar die Erde, d. h. Aditi, die die Tochter ist. Dass als Resultat dieses Inzestes eigentlich die Urväter aller Lebewesen geschöpft worden sind, sagt uns das Ait. Br. III, 34 deutlich; dazu wissen wir auch, dass gerade in den ältesten Vorstellungen der Völker diese uns wiederlich und unnatürlich erscheinende Form der sexuellen Verbindung als besonders fruchtbringend gilt.6 Um den Prajāpati (Dakṣa) zu strafen, bringen die Götter den schrecklichen Gott Rudra hervor, der ihn mit seinem Pfeile verwundet.

In der späteren Überlieserung scheint diese uralte Sage, die die gesamte Schöpfung von einem Vater und einer Tochter in Tiergestalt abstammen liess, verklungen zu sein. Schien doch das Austreten des Prajāpati auch schon den Göttern abscheulich zu sein, was im Grunde nicht sonderbar ist, da unter diesen weit jüngeren Göttern der uralte, tiergestaltige Weltschöpser ein hässlicher Anachronismus sein muss. In der epischen Überlieserung wiederum ist Daksa ein grosser Opserherr, der ein sattra veranstaltet, an dem alle Götter teilnehmen; nur seine Tochter und seinen Schwiegersohn, den furchtbaren Rudra-Siva, lud er nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GELDNER Zur Kosmogonie d. RV. p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. auch v. Schroeder WZKM. XIX, 9.

<sup>3</sup> Vgl. v. Schroeder WZKM. XXIII, 3 A. 1.

<sup>4</sup> MS. IV, 2, 12; SBr. I, 7, 4, 1; Ait. Br. III, 33-34; TMBr. VIII, 2, 10 u. a.

<sup>5</sup> Vgl. GELDNER Festgr. an Weber p. 21 ff.; VSt. II, 33 f.

<sup>6</sup> Vgl. auch v. Schroeder Myst. u. Mimus p. 275 ff.

ein.¹ Dieser kommt aber zornerfüllt an und stört die Opferversammlung; das Opfer entflicht in der Gestalt einer Gazelle, wird aber von Siva ins Herz getroffen; Daksa verliert seinen Kopf, und andere Götter kommen nicht besser von dannen. Dem Daksa wird dann ein Bockskopf aufgesetzt, mit dem er seit dessen fortwährend herumgeht.² Er erinnert also noch immer gewissermassen an den alten bocksgestaltigen Prajäpati, der von dem Pfeile Rudra's getroffen wurde.

Ich will nicht behaupten, dass die spätere Sage von Daksa's Opfer in direktem Zusammenhang mit der vedischen Geschichte von dem Inzest des Prajāpati steht. Doch bieten die beiden Sagen, wie man schon aus diesen kurzen Andeutungen ersehen kann, mehrere Pünkte dar, an welchen sie sich ganz unzweifelhaft mit einander berühren. Ich hege aber beinahe den Verdacht, dass die Sage von Daksa's Opfer, die ich nicht früher als aus Sup. 2, 2 belegen kann, gewissermassen an die Stelle der älteren obsolet gewordenen Geschichte getreten ist, und dass sie dabei aus derselben gewisse Züge, die ihnen gemeinsam sind, entlehnt hat.

Ich bin damit zu dem Ende dessen gekommen, was ich mir vorgesetzt hatte, in diesem Kapitel zu untersuchen und zu besprechen. Das meiste davon ist leider bei kurzen Andeutungen und Vorarbeiten stehen geblieben, da die Gegenstände meistens viel zu weitläufig waren, als dass sie im Rahmen eines einzigen Kapitels hätten zu Ende geführt werden können. Vielleicht darf ich aber hoffen, dass auch diese bescheidenen Andeutungen hie und da was Neues enthalten werden. Soweit es mir möglich sein wird, werde ich im folgenden gewisse unter ihnen an anderer Stelle weiter verfolgen.

Ich schliesse im nächsten Kapitel mit einem kurzen Überblick über die im den Kapp. I-V behandelten Fragen ab.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über Dakşa's Opfer vgl. MBh. XII, 10208 ff. u. a. Stellen. Vgl. auch Zacharlæ WZKM. XVIII, 225 f.; GA. 1916, p. 573.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. COLEMAN Mythology of the Hindus, London 1832, p. 6 und Pl. III: 3; SCHEFTELOWITZ Arch. f. RW. XV, 453. Vgl. auch ZACHARLE GA. 1916, p. 566 A. 2.

## Übersicht der vorhergehenden Abschnitte.

Ich habe es für angemessen befunden, der Untersuchung über die Suparnasage als Einleitung eine Besprechung des wichtigen literarischen Problems, das als 'Itihāsa (Ākhyāna) oder Samvāda?' bezeichnet werden kann, vorauszuschicken. Dies umsomehr, weil in letzterer Zeit gerade der Suparnādhyāya, der den Mittelpunkt meiner Untersuchungen bildet, als der beste Beweis gegen die Ākhyāna und für die dramatische Theorie von HERTEL in Anspruch genommen worden ist.

In dem ersten Kapitel habe ich folglich, nach einer kurzen Auseinandersetzung über die Worte itihasa, samvada u. s. w. in der einheimischen Überlieferung1, die wichtigste neuere Literatur über diese Fragen, soweit sie mir bekannt worden ist, besprochen. Dabei habe ich mich vorläufig fast ganz und gar von jedem eignen Urteil abgehalten. Nachdem habe ich die verschiedenen Beweise für die Akhyanatheorie näher geprüft und bin dabei zu den Schlussfolgerungen gekommen, dass die Jātakas freilich meistens nach OLDENBERG's Theorie zu beurteilen sind, dass sie aber mit der vorhandenen vedischen Literatur in keinem genetischen Zusammenhang stehen, da die älteren Beispiele jener Literaturgattung, der die Jatakas gehören, spurlos verschwunden sind; dass sich im Epos keine Akhyana's vorfinden, und das ferner keiner der Texte aus der Brāhmanaliteratur, die man als Beweisstücke für die Akhyanatheorie hat verwenden wollen, sich den Regeln jener Theorie füge. Auf Grund dessen schliesse ich, dass in der nachrigvedischen Periode das von Oldenberg postulierte 'Akhyāna' überhaupt nicht da war, sondern erst in den Vorlagen der Jatakaliteratur entstanden ist. Da es sich nun so verhält, schliesse ich

Wobei ich mich meistens Sieg anschliessen konnte.

daraus, dass auch im Rigveda die Akhyānatheorie keinen Platz finden darf, und dass die prosaisch-poetische Form, die wir in den Jātakas u. a. vorfinden, von Anfang an einer völklicher Literatur entsprungen sind, die den uns vorliegenden vedischen Texten fern stand.

Auf indogermanisches Alter darf die prosaisch-poetische Form keinen Anspruch erheben; weder in der altgermanischen, altgriechischen oder avestischen Literatur scheint sie eingebürgert zu sein. Nur die irischen Sagen, deren Entstehungszeit noch nicht genugsam bekannt ist, fügen sich der Theorie WINDISCH's und OLDENBERG's sehr gut, können aber natürlich mit den Jätakas und ihren eventuellen Vorlagen in keinem genetischen Zusammenhange stehen.

Wenn also die Akhyanatheorie für den Rigveda keine Geltung hat, so ist die dramatische Theorie HERTEL's und V. SCHROEDER's wenig dazu geeignet, sie in ausgedehnterem Maasse zu ersetzen. Aus den Gründen, die gegen diese Theorie erhoben werden können, sind die beiden wichtigsten die völlige Unbekanntschaft der Ritualliteratur mit einer kultlich-dramatischen Verwendung der samvāda's und die vollständigen Unmöglichkeiten, die manche dieser Hymnen einer dramatischen Aufführung entgegenstellen. Nach einer etwas näheren Durchmusterung der durch v. SCHROEDER als Dramen in Anspruch genommenen Hymnen des Rigveda bin ich also zu dem Resultate gekommen, dass die 'Monologe' überhaupt keine Dramen sind, und dass von den samvāda's überhaupt nur X, 51-53 und 86 durch die dramatische Theorie erklärt werden können, während alle übrigen der epischen Poesie zu gehören scheinen. Auch dem in VS. XXX, 6 erwähnten śailūsa kommt für die Beurteilung der rigvedischen Verhältnisse keine Beweiskraft zu. Die samvāda's des Rigveda stellen sich mir also im grossen und ganzen als Bruchstücke der ältesten epischen Poesie der Inder dar, zu denen niemals Prosazusätze oder szenische Aufführung gehört haben. Dass bei den grossen Opfern Rezitationen epischer Gedichte mehrmals vorkamen, bezeugt uns die Ritualliteratur; und die Tradition von den ersten Vorträgen des Mahäbhārata bei dem Schlangenopfer des Janamejaya und bei dem zwölfjährigen sattra des Saunaka kann dies nur bestätigen.

Nach diesem einleitenden Abschnitte gehe ich zu der eigentlichen Suparnasage über, deren rigvedische Form im Kap. II untersucht wird. Vorausgeschickt wird eine kurze Übersicht über den Gebrauch der Wörter garutmant, suparna und syena innerhalb

des Rigveda. Ich nehme dann die Lieder IV, 26-27 zur Behandlung auf; durch eine kurze Untersuchung über die Sagenstoffe in den Indraliedern der Vämadeva's wird einleitungsweise festgestellt, dass die Suparnasage sich im IV. mandala auf diese Lieder beschränkt.1 Bei der Behandlung von IV, 26-27, die in der einheimischen Tradition eigentlich nur ein Lied ausmachen, habe ich mich soweit möglich den indischen Kommentatoren angeschlossen und glaube feststellen zu können, dass es sich hier um die älteste Form der Sage, die in Sup. 20, 1 ff. erzählt wird, handelt. Wer der somaraubende Adler eigentlich ist mag vorläufig dahingestellt bleiben; hier raubt er aber den Soma aus dem Himmel Indra's, um ihn den Sterblichen zu bringen, während an anderen Stellen des Rigveda verstreute Fragmente der Sage vorliegen, in welcher der Adler (Visnu) dem Indra, als er sich in der höchsten Not befand, den Soma brachte. Die Lieder IV, 26-27 sind wie die meisten samvāda's als Bruchstücke altepischer Poesie zu betrachten.

Im dritten Kapitel werden die in den späteren Vedas und im Epos vorkommenden Versionen der Suparnasage näher behandelt. Es ergibt sich dabei, dass schon in den Yajurvedatexten die Sage von dem Somaraube mit der Sage von Kadrū und Vinatā verbunden worden ist, was ja dem Rigveda noch fremd war, und ferner, dass die ausführlichere Version des weissen Yajurveda mit der des Suparnādhyāya und des Mahābhārata in wesentlichen Stücken nahe übereinstimmt. Die hierhergehörigen Stellen der Veda- und Brāhmanaliteratur werden in Text und Übersetzung gegeben, der Abschnitt MBh. I, 1069 ff. dagegen in Übersetzung und Auszug; endlich gebe ich auch das Bruchstück der Sage aus Rām. III, 35, 27—36 in Text und Übersetzung. Die Stellen der klassischen Literatur, die sich mit der Suparnasage beschäftigen, glaubte ich nicht näher behandeln zu brauchen, da sie für unsere Untersuchung nichts neues bringen.

Das vierte Kapitel behandelt den Suparnādhyāya. Aus 1, 1, (und 31, 2) geht deutlich hervor, dass der Text nicht mehr in dem Zustand sich befindet, wie er dem Verfasser dieses (späten) Verses vorlag; doch dürfen wir nicht hoffen, jemals mit Hülfe der vorhandenen Materialien einen aus nur Tristubh's bestehenden Urtext herstellen zu können. Die metrische Untersuchung des gesamten Tristubhmaterials gibt zu erkennen, dass der Text derselben Periode angehört wie die hauptsächlichen Brähmana's und die älteren

<sup>1</sup> IV, 18 gehört nur indirekt hierher.

Upanisaden. Die Śloka's, die HERTEL beinahe vollständig untersucht hat, gehören aber offenbar einer jüngeren Zeit an und bestätigen also die Vermutung, dass die Partien in Tristubh doch im grossen und ganzen die älteren Teile des Textes bilden müssen. Der Bestand des Wortschatzes scheint die Schlussfolgerung, die aus der Untersuchung der Tristubh's gezogen worden ist, nur zu bestätigen. Der Suparnadhyaya ist ein episches Gedicht; die Beweise, die HERTEL für dramatischen Charakter desselben heranzuziehen gesucht hat, sind keineswegs überzeugend. Die Gespräche sind überwiegend in Tristubh abgefasst, was zu dem Resultate stimmt, das wir aus anderen älteren und jüngeren Texten gewinnen können, dass nämlich die Tristubh von Anfang an gerade der Wiedergabe der Redepartien diente. Nach einigen kurzen Bemerkungen zur Anukramanī wird dann Text, Übersetzung und Kommentar jedes einzelnen Verses des Suparnādhyāya gegeben, wobei ich mich an mehreren Stellen bemüht habe, mit Hülfe der vorhandenen Materialien den Text zu verbessern. Aus der Behandlung des Textes geht hervor, dass der Suparnadhyava in seinem jetzigen Zustande 127 (128) Dialogverse enthält, und ferner dass, alles zusammengenommen, 115 Verse übrig bleiben, die ich für unzweifelhaft echt und alt betrachte. Dann wird die Sage des Suparnadhyava mit den in den Kapp. II-III behandelten vedischen und epischen Versionen verglichen, woraus hervorzugehen scheint:

- Dass der Teil der Sage, der in Sup. 20, 1 ff. dasteht, mit RV. IV, 26-27 im wesentlichen übereinstimmt;
- Dass die älteste uns erreichbare Form der Sage des Suparnādhyāya von Kadrū und Vinatā in ŚBr. III, 6, 2, 2—7 vorliegt;
- 3) Dass der alte, echte Suparnādhyāya für das Sauparnam des MBh. die Hauptquelle gewesen ist, wobei aber dort auch andere, uns unbekannte Quellen verwertet worden sind; daneben scheint aber der jetzige Text des Sup. durch das MBh. an einzelnen Punkten beeinflusst worden zu sein; endlich
- 4) Dass der Suparnādhyāya für den Abschnitt Rām. III, 35, 27 ff. wahrscheinlich die einzige Quelle gewesen ist, da sich jedenfalls die Benutzung einer zweiten nicht beweisen lässt.

Am Schluss dieses Kapitels versuche ich auf Grund der gewonnenen Resultate eine kurze Rekonstruktion der ältesten Gestalt der Sage des Suparnādhyāya.

WZKM. XXIII, 326 ff.

In dem Kap. V wird der Ursprung der Suparnasagen behandelt; diese verteilen sich auf zwei grosse Abteilungen, die Sage von Kadrū und Vinatā und die Sage vom Somaraub, unter denen auch die dort auftretenden mythologischen Personen näher behandelt werden. Als dritte Abteilung tritt die im MBh. damit verbundene uralte Sage von der Quirlung des Ozeans dazu.

Kadrū und Vinatā sind eigentlich Tiere, Schlangenmutter und Adlermutter; die Sage über ihre Wette ist folglich eine uralte Tiersage, wohl die älteste literarisch fixierte nicht nur der Inder, sondern der ganzen Welt, und gehört demnach einer grösseren Kategorie von Sagen an, die man nicht unpassend als 'die wettenden Tiere' bezeichnet hat. Diese Sage ist auch deshalb wichtig, weil sie deutlich zeigt, dass gerade in der ältesten Form dieses Sagenschemas die List, durch welche das schwächere Tier das stärkere besiegte, das Hauptmoment war. Nach kurzen Bemerkungen über Kadrū und Vinatā - Vāk wird die Gestalt des Kasyapa etwas näher beleuchtet, in der ursprünglich eine uralte, kosmogonische Schildkröte zu stecken scheint. Sein Name Tärksya scheint ursprünglich 'Ross' und 'Vogel(könig)' zu bezeichnen. Die wenigen Nachrichten, die wir über Aruna besitzen, lassen wohl keine Schlussfolgerungen zu. Garuda ist offenbar mit dem somaraubenden Adler des RV. identisch - ob man hier noch weitere Schlussfolgerungen ziehen darf mag vorläufig dahingestellt sein. Ursprünglich hatte wohl Garuda mit den Välakhilya's, die am ehesten als auf der Sonne lebende Seelenwesen aufzufassen sind, nichts zu tun. Belegstellen über Garuda aus der gesamten indischen Literatur und aus späteren Schilderungen Indiens geben einstimmig als seine Charakteristika an, dass er ein riesengrosser Vogel, das Reittier des Visnu und der Vernichter der Schlangen ist. Auch andere Völker Asiens haben die Vorstellung von Garuda aus Indien entlehnt: die Siamesen kennen ihn als Phaya Khruth, die Malajien als Gerda, die Mongolen als Chan-garudi. Indische Abbildungen stellen den Garuda allgemein als Mischwesen zwischen Mensch und Vogel dar. In der epischen und späteren Literatur hat sich Garuda vervielfältigt, es kommt da wiederholt ein Geschlecht von riesengrossen Vögeln, die Garuda's, vor. Ein in Indien lebender Vogel, der Haliastur indus (BODD.), wird Garuda benannt und als heilig betrachtet.

Die Rokhsagen werden etwas näher untersucht und Belege für dieselben aus verschiedenen Quellen angeführt; sie stammen offenbar aus alten, auf indischem Boden entstandenen Schiffersagen, die irgendwo in den östlichen Teilen des Indischen Ozeans lokalisiert sind.

Über den eigentlichen Somaraub habe ich zu den Untersuchungen bei Kuhn und Johansson vorläufig nichts hinzuzufügen. In der Vorgeschichte des Somaraubs im Sup. haben wir in Rauhina offenbar ein Überbleibsel des Weltbaumes zu erkennen; in den Nisäda's erkenne ich die von klassischen Auktoren erwähnten Ichthyophagen Gedrosiens; ihre Vernichtung durch Garuda hat wahrscheinlich auf die Sage von den γερανομαχία der Pygmäen (von Homer an) Einfluss geübt.

Die abgeschossene Feder des Garuda wird z. T. in einen Pfau verwandelt; im Anschluss daran wird entwickelt, dass die Verbindung des Pfauen mit Garuda offenbar eigentlich darauf beruht, dass beide als Schlangenvernichter betrachtet werden. Auch über die Vorstellungen, die sich in westlicheren Ländern an den Pfau knüpfen, werden ein paar Worte gesagt.

Die Sage von der Quirlung des Ozeans kommt m. E. schon in RV. X, 72 vor und ist übrigens uralt, da sich in den kosmogonischen Sagen anderer Völker Parallelen dazu finden. Der in diesem Hymnus auftretende Daksa ist mit Prajäpati identisch; in der vedischen Sage von dem Inzest Prajäpati's mit seiner Tochter und der späteren von dem Opfer Daksa's liegen z. T. parallele Züge vor.



## Nachwort.

Schon in der Vorrede wurde gesagt, dass mein Manuskript im Laufe von 1917 abgeschlossen wurde. Die Drucklegung konnte erst im Sommer 1920 anfangen, wurde dann mit dem 14. Bogen wieder abgebrochen und erst Anfang 1922 aufgenommen, um endgültig zum Abschluss gebracht zu werden.

Schon während der Abfassungszeit wurde es für jeden Tag immer schwieriger der neuerschienenen, ausländischen Literatur habhast zu werden und daraus erklärt sich, dass einiges von dem, das während der Jahre 1915-17 erschien, vielleicht unberücksichtigt geblieben ist. Nach Abschluss des Werkes habe ich mich ganz anderen Aufgaben gewidmet: deswegen ist es mir nicht möglich gewesen, einige Werke, die mir erst nach jener Zeit bekannt wurden - so z. B. OLDENBERG's Zur Geschichte der altindischen Prosa u. a. - in meinem Buche zu berücksichtigen; sie einfach in ein supplementarisches Literaturverzeichnis aufzunehmen hätte ja keinen Sinn. Nur soviel darf ich hier sagen, dass durch später erschienenen Literatur meine die Bekanntschaft Ansichten sich hier vornehmlichst um die Akhyāna-Frage geringsten verändert worden sind.

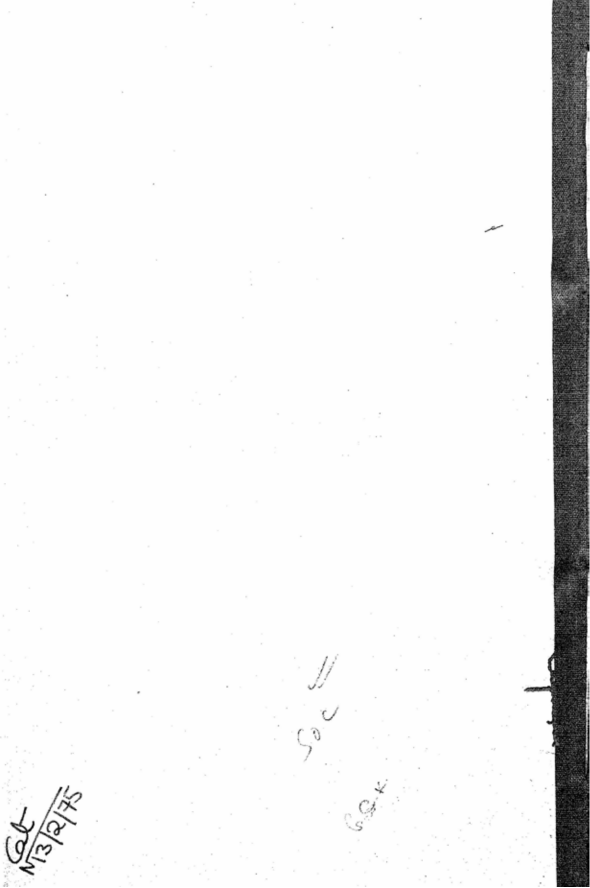
Messen Bedauern muss schliesslich erwähnt werden, dass Leine Erscheinen meiner Arbeit jene Männer, die wohl daran das grösste Interesse gehabt hätten: ERNST WINDISCH, HERRMANN OLDENBERG und LEOPOLD VON SCHROEDER, nicht mehr da sind. In Zeiten schwerer Not haben sie bis zum Schluss unserer Wissenschaft treu gedient.

Upsala, Anfang 1922.

Farl Charpentier.

See They aby.





| CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY, NEW DELHI  Issue Record. |
|----------------------------------------------------------|
| Catalogue No.<br>294.5M/Cha-6093                         |
| Author- Charpentier, Jarl.                               |
| Title— Suparnasage.                                      |
| Borrower No. Date of Issue Date of Return                |
| GOVT. OF INDIA Department of Archaeology NEW DELHI.      |
| Please help us to keep the book clean and moving.        |

5.8. 148. N. DELHI.